
Athenea Digital - 26(1): e3971 (marzo 2026) -RESEÑAS- ISSN: 1578-8946

Foucault, Michel (2023/2025).
El discurso filosófico. Siglo XXI.
ISBN: 978–987–801–441–8

Germán Dorta

Universidad de la República; germandorta70@gmail.com;  ORCID

El texto que presentamos ante ustedes denominado El discurso filosófico (Michel Foucault, 
2025), forma parte de la colección fragmentos foucaultianos de la editorial Siglo XXI. El 
manuscrito que hace posible el libro es redactado por Foucault «entre el verano y el otoño 
de 1966» (p. 9), en un contexto en el cual el filósofo francés se postulaba al cargo de pro-
fesor de filosofía en la Universidad de Túnez. El texto se inscribe en la primera postula-
ción de Foucault a un cargo de profesor en filosofía, dado que anteriormente dictaba cur-
sos de psicología. A su vez, dicha producción se encuentra antecedida por el libro Las pa-
labras y las cosas publicado en 1966 por la editorial Gallimard.

El objeto de interés de Foucault (2025) es el discurso filosófico y no la filosofía, en-
tendiendo que el discurso filosófico se constituye como objeto de época y bajo determina-
das condiciones de posibilidad en el siglo XVII. Dicha afirmación despierta incredulidad 
en todo lector acostumbrado a pensar la filosofía y su historia a partir de los filósofos pre-
socráticos (Tales de Miletos, Anaximandro, Anaxímenes, etc) y el pasaje del mito al logos. 
Esta clave interpretativa se deja a un lado para hacer una arqueología del discurso filosó-
fico y no de las ciencias humanas como en Las palabras y las cosas (Foucault, 1966). La 
reorganización de discursos que tuvo lugar en el siglo XVII condujo a la especificación de 
un discurso filosófico que se diferencia del discurso científico, literario, cotidiano y reli-
gioso; según el filósofo francés, el discurso filosófico emerge en la enunciación de «una 
verdad universal haciéndose cargo del sujeto que lo formula y del ahora en que tiene lu-
gar sin neutralizarlo» (p. 11). Tal como se constituye un discurso filosófico singular y dife-
renciado de otros, en el siglo XX se descomponen esas diferenciaciones debido a los efec-
tos del pensamiento nietzscheano. Resulta a su vez interesante señalar como el concepto 

Dorta, Germán (2026). Reseña de Foucault (2023/2025). El discurso filosófico. 
Athenea Digital, 26(1), e3971. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.3971

Fecha de publicación: 17-02-2026

https://orcid.org/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Reseña de Foucault (2023/2025). El discurso filosófico

de archivo general, abordado por Foucault en la última parte del libro, vuelve metodológi-
camente posible la descripción de la reorganización del discurso filosófico.

A continuación tendremos en cuenta las tres partes mediante las cuales se organiza 
el libro foucaultiano y que comprende sus quince capítulos.

La primera parte, denominada La filosofía y los otros discursos, comienza sacudiendo 
al lector, planteándose la afirmación que desde hace un tiempo reciente —¿desde Nietzs-
che?— la filosofía tiene como función diagnosticar. La tarea tradicionalmente atribuida a 
la filosofía de fundar un saber, dar cuenta del ser, es desplazada a la de identificar lo que 
acontece. La lectura de signos es la tarea del filósofo, ubicada entre el curar y el interpre-
tar, al igual que el médico y el exegeta; «Desde los comienzos de la filosofía griega, ¿la ra-
zón de ser del filósofo no fue acaso interpretar y curar? Hacer surgir, en un discurso don-
de fueran solidarios, el enunciado del sentido y el conjuro contra el mal» (p. 28). El senti-
do y el mal en occidente han sido para la filosofía puntos de apoyo, en donde ambos se re-
troalimentan para adquirir relevancia.

Las cercanías en la cultura occidental entre el médico, que tiene como tarea el mal 
oculto y visible del cuerpo, y el sacerdote ocupado por el sentido manifestado de la pala-
bra, no permiten necesariamente el surgimiento de la filosofía, sino que se necesitó la 
condición de que «el sacerdote fuese aquel que escucha otra palabra, y el médico, el que 
adivina el interior del cuerpo» (p. 29) para que occidente establezca lo que solemos enten-
der por filosofía. La filosofía sin embargo se encuentra ante un paradoja que la constituye: 
diagnosticar sin ofrecer una terapéutica. El «médico de la cultura» (p. 30) como llama 
Foucault al filósofo, no puede dar un medicamento para aliviar un dolor ni recomendar 
una terapéutica. Por lo tanto, no busca una terapéutica para combatir un mal, ni hay una 
interpretación que busque un sentido. El filósofo solo debe decir «lo que hay» (p. 30). Lo 
que hay en el momento en que el hombre habla, en el ahora, lo que se encuentra en una 
relación de isocronía con él mismo. En cuanto a qué es el ahora como cometido central de 
la filosofía, según Foucault refiere a

todos los enunciados científicos que son válidos en el momento en que 
ella habla, todos los corpus institucionales y jurídicos, todos los discur-
sos que pueden pronunciar los hombres, sus contemporáneos, las prác-
ticas económicas y sociales, la política, etc. En la medida en que el dis-
curso filosófico debe asegurar la teoría de su propio ahora, no puede evi-
tar vérselas de una manera u otra con el conjunto infinito cuya coheren-
cia no organiza [ni] garantiza de antemano ningún sistema. (p. 73)

El discurso filosófico tiene la singularidad de manifestarse como «yo-aquí-en este 
momento» (p. 36), a diferencia del discurso científico en el cual sus elementos para refe-
rirse a un contenido extralingüístico están definidos de antemano. El ahora que calla el 
discurso científico, es lo que le permite circular sin perder su valor de verdad, no teniendo 
importancia el sujeto y el contexto de enunciación. El discurso literario o ficcional tampo-



Germán Dorta 3

co está atado a un ahora propio del sujeto que en un momento específico lo enuncia, sino 
que su realización y significación se vuelve posible por sujetos y situaciones indetermina-
das. Existen una multiplicidad de ahoras que hacen a los diferentes personajes en el dis-
curso ficcional. En relación al discurso cotidiano el ahora permanece mudo, en el sentido 
que aparece como exterior al discurso y conteniendo cosas, gestos, cuerpos. La diferencia 
entre el discurso cotidiano y el filosófico es la función crítica de este último, debido a que 
se encarga de poner de manifiesto la ingenuidad de lo evidente.

La función de justificación en el discurso filosófico refiere a la existencia de quién está 
hablando, a su posibilidad de existir; en cambio la justificación del científico implica una 
sintaxis, una morfología y semántica únicamente. Si nos dirigimos al discurso filosófico 
desde Descartes, hay dos formas de expresar el ahora: una «filosofía del desvelamiento» 
(p. 47) y otra «filosofía de la manifestación» (p. 47). En ambas se encuentra presente el 
ahora y se expresa en términos de subjetividad. Aunque paradójicamente poco a poco es-
te discurso será sustituido por un discurso que parece no tener ahora y subsumirse en la 
conciencia de si.

Si buscamos identificar la emergencia de la singularidad del discurso filosófico, para 
el pensador francés debemos remontarnos al momento Descartes, en donde se presentan 
cambios en el discurso científico, literario y religioso que permitieron un «filosofar sin 
Dios» (p. 85). El cambio en el relacionamiento entre los discursos permite la emergencia 
de un discurso singular como el filosófico, constituyéndose la articulación entre el sujeto 
hablante y su ahora. Además de la diferencia en la justificación que propone el discurso 
filosófico en relación al discurso científico y la función crítica que lo diferencia del discur-
so cotidiano, el discurso filosófico tiene dos funciones más que lo caracterizan. En rela-
ción al discurso literario, el discurso filosófico mediante su función de interpretación anali-
za como en sus enunciados se expresa el sentido y la verdad según sus determinados orí-
genes y condiciones de posibilidad. La función del comentario del discurso filosófico lo di-
ferencian del discurso religioso, en el sentido de que explica la importancia de «los dis-
cursos  pronunciados y  efectivamente situados,  como soporte  posible  de  una verdad». 
(p. 104)

Para Foucault (2025) hasta el siglo XVII la metafísica era la filosofía, en cuanto la pri-
mera le daba a la segunda forma a un discurso sobre Dios, el alma, el mundo, como obje-
tos de reflexión. En cambio desde Descartes y pasando por Kant las figuras de Dios, el al-
ma y el mundo serán variables funcionales de un tipo de discurso. A modo de ejemplo, 
Dios pasa a ser una función discursiva que cumple las condiciones a priori de la experien-
cia en Kant, o el alma pasa a tener la función de yo pensante en Descartes.

La segunda parte denominada La filosofía y su historia, plantea dos sistemas que for-
man parte de la filosofía poscartesiana. Un primer sistema discursivo basado en el devela-
miento, el análisis del origen, la crítica y la constitución de la enciclopedia. El segundo 
sistema anclado en la manifestación, el sentido, el inconsciente y la memoria. La doctrina 
de la certeza en el primer discurso se relaciona con el develamiento y el origen, así como 



4 Reseña de Foucault (2023/2025). El discurso filosófico

la doctrina del fenómeno se vincula a la manifestación y el sentido en el discurso. Ambas 
ponen en juego distintas formas en que aparece el sujeto.

los dos grandes modelos de discurso que se han aislado corresponden el 
primero a una metafísica de la representación y una ontología interior al 
discurso mismo, y el segundo, a una antropología y una ontología exte-
rior al discurso (…) En cuanto a la mutación que llevó a pasar de un mo-
delo a otro, se produjo a fines del siglo XVIII, en torno de la obra de 
Kant. (p. 149)

De un discurso filosófico basado en el análisis del origen se pasa a un discurso filoso-
fico sobre la condiciones de posibilidad; de un discurso sobre las apariencias y su ligazón 
con la verdad se pasa a un discurso sobre el «conjunto de operaciones» (p. 150) y las for-
mas que hacen posible el conocimiento; de un discurso de la crítica como reconocimiento 
del error se pasa a un discurso de la crítica como visibilidad de las actividades que implíci-
tamente fundan el conocimiento.

El texto foucaultiano se podría definir como una descripción del método arqueológi-
co, método que permite definir el espacio en que las filosofías tienen su lugar en la histo-
ria. Aunque el vínculo entre historia y filosofía no puede llevarnos al equivoco de no reco-
nocer la diferencia entre el discurso filosófico y la historia de la filosofía. Mientras que en 
esta última se analiza una obra considerada como individualidad y las obras que se deri-
van de ella siguiendo una lógica de sucesión y continuidad, en la segunda dentro de una 
misma obra «se reconocen funciones discursivas absolutamente heterogéneas, pero abso-
lutamente indispensables entre sí» (p. 172).

En los capítulos 11 y 12, Foucault presenta la mutación del discurso filosófico a partir 
de Nietzsche a fines del siglo XIX. El síntoma nietzscheano implica que el discurso filosó-
fico no se diferencia de los discursos hasta el momento mencionados, sino que discurre 
en los discursos políticos, científicos, religiosos, literarios. La pluralidad de la filosofía 
nietzscheana, la fragmentación del sujeto mediante los aportes del psicoanálisis, la irrup-
ción de lo múltiple bajo el signo de la locura, la búsqueda de la destrucción de cualquier 
tipo de metafísica, permiten la reorganización del discurso filosófico. Las filosofías del si-
glo  XX se  establecen como una  crítica  radical  a  la  «metafísica  de  la  representación» 
(p. 211) y a todo sistema antropológico.

Sin embargo, nunca se deja completamente de lado la antropología o la 
metafísica de la representación. (…) En vez de suprimirse, la metafísica 
de la representación y la antropología se transforman: su papel general 
se mantiene, pero por vía de un conjunto de funciones muy diferente. 
(p. 211)

La metafísica de la representación que garantizaba al discurso filosófico acceder al 
ser por medio del mundo, del alma, de las cosas, bajo la funcionalidad del concepto de 



Germán Dorta 5

Dios, busca en las filosofías posnietzschenas el ser en el lenguaje. Se mantiene una meta-
física disociada, en el sentido que el discurso no dice del ser pero «por su mera organiza-
ción sintáctica» (p. 212) establece órdenes para las cosas. Es el discurso por un lado len-
guaje y por ende «posibilidad de decir del ser» (p. 212), así como lengua y por lo tanto «or-
den de las cosas» (p. 212). En cuanto al modelo antropológico, es posible la realización de 
la crítica para el discurso filosófico «a partir de un análisis de los fenómenos y las formas 
de finitud» (p. 213), en cambio en las filosofías posnietzschenanas se establecen otras for-
mas discursivas. En estas, el discurso no pasa por una instancia reflexiva «sobre el fenó-
meno o por una analítica de la finitud para poder enunciar el ser del hombre» (p. 213). El 
acceso es inmediato y a modo de descripción pura, no hay trascendentalidad en la nueva 
analítica del ser humano. A su vez las relaciones del ser humano se describen mediante 
estructuras que producen la experiencia humana.

Las formas de filosofías antes mencionadas (positivismo lógico, ontología, descrip-
ción de vivencia, estructuralismo) pese a sus diferencias, según Foucault poseen una co-
herencia interna entre sí al situarnos desde la perspectiva «del discurso filosófico en ge-
neral» (p. 214). La fenomenología aparece como discurso general que, por un lado, impli-
ca la explicitación infinita de los a priori y a su vez se dirige a las cosas mismas, siendo 
una filosofía que identifica las funciones especificas del discurso filosófico pero que a su 
vez marca su disolución: «La fenomenología es la sombra, proyectada sobre sí misma, de 
todo el discurso filosófico, tal como existe desde hace tres siglos en el mundo occidental» 
(p. 216).

En la tercera parte del texto La filosofía y el archivo, Foucault sostiene que a partir de 
Nietzsche hay una reorganización del discurso filosófico, mutación que implica la organi-
zación de un archivo integral.

liga unos a otros los actos de habla (); las formas de los discursos (…); 
los objetos, los materiales, las instituciones que pueden servir de sopor-
te para la conservación de esas palabras (…); por último, los modos de la 
transcripción y los diferentes sistemas que pueden transformar el dis-
curso en otro conjunto de elementos (pp. 225–226)

El discurso y el archivo aparecen como dos dimensiones que hacen posible identificar 
los cambios, las discontinuidades. Por un lado tenemos que todo discurso es posible en el 
marco de una interdiscursividad, cuestión que en la investigación contemporánea ha sido 
abordada por autores como Fairclough (1992) y Bazerman (2024), entre otros. A su vez el 
conjunto de los discursos, con sus condiciones de existencia y por ende circulación, com-
prenden al archivo. Es un conjunto coherente y con autonomía que tiene toda civiliza-
ción.

El archivo tal como se plantea en  Arqueología del saber (Foucault, 1969/2015) es el 
sistema que diferencia a los discursos en su «existencia múltiple y los especifica en su du-
ración propia» (p. 171). En esta obra se enfatiza más al enunciado, a diferencia de El dis-



6 Reseña de Foucault (2023/2025). El discurso filosófico

curso filosófico en donde la unidad de análisis junto al archivo es el discurso. En la primera 
se refiere a un archivo general y en la obra que presentamos ante ustedes estamos ante un 
archivo integral. En términos metodológicos es clave el señalamiento foucaultiano de la 
solidaridad entre archivo-discurso. En la dimensión del lenguaje entre los actos de habla 
y la lengua, se encuentra el discurso, y en la dimensión de la historia estamos en un espa-
cio entre los individuos y lo que estos dicen y piensan: el archivo. Foucault menciona a la 
arqueología como disciplina del archivo-discurso, ocupada de la «forma de las leyes de la 
inscripción, la conservación, la circulación de los discursos, y que aborda estos últimos 
como posiciones recíprocas de los enunciados en el espacio del archivo» (p. 235).

No tan fiel a su estilo, Foucault establece ciertas etapas de mutación del archivo- dis-
curso. La primera mutación en los siglos VIII y VII a. C, emerge cuando los «dorios logra-
ron combinar en un alfabeto la escritura consonántica de los egipcios y la escritura silábi-
ca de los fenicios; (…) la cadena hablada se tornó entonces posible» (p. 239). Esta tecnolo-
gía permite enseñar sobre discursos transcritos, la escritura de la ley y el pasaje del mito 
al logos. Una segunda mutación refiere a la Biblioteca de Alejandría: reorganización de 
los discursos de las culturas mediterráneas, nuevo archivo que refiere a la idea de un lo-
gos común a todos los hombres y la relación con la divinidad. Para Foucault 

Se ingresa en una civilización de la Escritura, en la cual va a insertarse el 
cristianismo; en cierto modo,  este le  debe su forma,  tanto como,  en 
contrapartida, no dejó de reforzarla y de reanimarla. Y en recuerdo de 
esa gran transformación alejandrina del archivo y el discurso, el pensa-
miento cristiano buscará en un grupo de marcas escritas, en un Libro, su 
relación directa y manifiesta con Dios. (p. 242)

En la tercera mutación (siglo XVI) se encuentran presentes factores técnicos como: 
invención de la imprenta, difusión del libro, publicación de textos científicos y antiguos. 
En cuanto a la configuración del archivo de occidente se presentan los siguientes elemen-
tos a destacar: la interpretación de la naturaleza por intermedio de libros, la idea de que 
hay cuestiones a develar mediante símbolos, y la escritura primigenia en donde Dios «es-
conde los tesoros de su sabiduría» (p. 243). Es principalmente en el siglo XVII dirá Fou-
cault, explicitando y recapitulando los discursos trabajados en las partes anteriores, que:

con  Don Quijote, con los  Diálogos de Galileo, con la  Philologiae sacrae, 
con las Meditaciones,  se instauró el régimen clásico del discurso (…) se 
separaron recíprocamente el discurso científico, cuyos enunciados tie-
nen una validez independiente de cualquier sujeto hablante (…), el dis-
curso literario, cuyos enunciados constituyen su propio sujeto hablante 
(…), el discurso religioso, cuyos enunciados dicen el sentido verdadero 
de un discurso primordial (…) y, para terminar, el discurso filosófico, 
que debe justificar y fundar la  posibilidad de que un sujeto hablante 
enuncie una proposición verdadera bajo la forma del aquí y el ahora. To-
das esas modalidades deferentes tienen su lugar común en el espacio del 



Germán Dorta 7

archivo-discurso, transformado en el siglo XVI, y que encontramos esta-
bilizado a comienzos del siglo XVII. (p. 244)

Una cuarta mutación referido al hombre como objeto entre otros en el siglo XIX, dio 
lugar a «una configuración antropológica de todo el pensamiento» (p. 246), dando lugar a 
las ciencias humanas.

El archivo integral de nuestra cultura y nuestro tiempo para Foucualt se encuentra 
basado en la necesidad de conservarlo todo en materia de discursos. La relación del archi-
vo con los actos de habla (subjetivos) se borra en la actualidad, en el sentido que sola-
mente hay archivo en función del discurso o de «lo que se dice efectivamente en un mo-
mento dado, y nada más» (p. 233). Esta idea de archivo integral en tiempos de Inteligen-
cia Artificial,  en donde la recopilación y circulación de información ha alcanzado una 
magnitud impensable, hace más que nunca necesaria la tarea diagnóstica —y por ende fi-
losófica— del presente.

Referencias
Bazerman, C. (2004). Intertextuality; How Texts Rely on Others Texts. En C. Bazerman, y 

P. Prior. (Comp). What Writing Does and How It Does It (pp. 83–96). Erlbaum.
Fairclough, N. (1992). Discourse and social change. Polity Press.
Foucault, M. (1966). Les mots et les choses. Gallimard.
Foucault, M. (1969/2015). Arqueología del saber. Paidós.


	Reseña de Foucault (2023/2025). El discurso filosófico
	Referencias


