
Athenea Digital - núm. 9: 316-318 (primavera 2006) -RESEÑAS- ISSN: 1578-8946

Beatriz Fernández Ruiz (2004).

De Rabelais a Dalí. La imagen grotesca del cuerpo. Valencia: Universi-
tat de Valencia.

ISBN: 84-370-6020-6

Serena Vera Barrón

Universitat Autònoma de Barcelona;  serenavera@yahoo.com 

Lo que más gratamente nos sorprende y lo que sin lugar a dudas nos engancha y nos lleva al 
regocijo propio de las páginas que conforman este libro, es el maravilloso viaje que recrea su 
autora a través de la terminología, las imágenes, la literatura, la cultura popular, y la historio-
grafía del arte en torno a “los orígenes de la formación de un lenguaje grotesco”.

Desde sus primeras páginas, con la introducción que nos traslada al hallazgo en 1480 de la 
Domus Aurea de Nerón en Roma, hasta la representación propia del cuerpo grotesco en el si-
glo XX y la “inversión carnavalesca en Dalí”, Beatriz Fernández Ruiz despliega una elocuente, 
prolífica y admirable historia del grotesco.

Se observa pues el paso del “grutesco”, término con el que se da nombre a las pinturas de se-
res híbridos salientes de los follajes ornamentales que decoraban las salas subterráneas del 
recientemente descubierto palacio romano, al uso de estas representaciones como motivo or-
namental propiamente renacentista, producto de la admiración expresa de los pintores del si-
glo XV y XVI quienes reprodujeron en sus cuadernos de estudio y en sus propias obras (como 
en la decoración de Las Logias de Rafael, realizada por Giovanni da Udine), lo que en estas 
“grutas” observaron y lo que “grabaron profundamente en el corazón y en la mente”.

Encontramos también aquí una revisión de la tradición ornamental proveniente de la ilumina-
ción medieval de los libros y las riquísimas posibilidades ornamentales y decorativas que en 
ellos se recrean: seres fantásticos que se entrelazan con una fecunda vegetación en donde 
aparecen asimismo extraños símbolos y extraños objetos productos sólo de la imaginación en 
donde la necesidad de ajustarse al dibujo de la letra que inicia cada párrafo o en las exigen-
cias que dejaban los márgenes a ser decorados en estas páginas se producen las más extra-
ñas posturas y deformidades, representaciones muy cercanas al lenguaje propio del grutesco. 
Y dentro de la misma tradición medieval, el paso que significa el cambio de formato de la gi -
gantesca Biblia románica a las Biblia en miniatura -tal como lo explica O. Päch y que la autora 
nos reseña aquí-, que provoca la nueva decoración: la “drôlerie gótica”, decoración marginal 
en donde se “satirizan los tipos humanos o sus ocupaciones”, suerte de representaciones bu-
fonescas, “almacén sin limites de humor (...) vitalidad descontrolada”, posibles armas liberado-

316



Athenea Digital - núm. 9: 316-318 (primavera 2006) -RESEÑAS-

ras de las largas e interminable jornadas de trabajo a las que eran sometidos los monjes minia-
turistas.

La profusa bibliografía manejada en el estudio que realiza la autora, nos presenta a la par de 
las expresiones ligadas al arte propiamente, la exploración etimológica de la palabra, desde su 
origen como sustantivo, asociado a la “gruta” -Domus Aurea-, hasta su peyorativa adjetivación 
en el siglo XVII en Francia y ya como término “grotesco” cargado del “sentido moderno” de la 
época, que expresa la calificación de “pintura grosera y descuidada”, a la cual se le suman 
nuevas asociaciones: “dibujos caprichosos”, “de figura ridícula”, “pintura licenciosa”, “... biza-
rra, extravagante, fantástica y caprichosa”, “que produce risa”, pero que con el pasar del tiem-
po y ya una vez superado incluso la burda asociación que en el siglo XVIII lo liga a la caricatu-
ra, adquiere, y gracias a las bondades del espíritu romántico y a la filosofía, un carácter más 
profundo que está íntimamente ligado con la miseria humana, que más allá de la risa que supo-
ne su persistencia en la deformación, produce el horror, y con este sentimiento se acerca a la 
propia tragedia griega y con ella a la aparición, finalmente, de lo grotesco como categoría esté-
tica, que se sostiene en la aceptación de lo feo y lo repugnante como “posibilidad del arte”, y 
que es lo que la autora señala del estudio que realiza Lessing en el Laocoonte, donde se evi -
dencia que estas manifestaciones están presentes sólo y para “intensificar lo cómico y lo terri-
ble” y con ello y a través del arte ser “capaz de abarcar la complejidad de lo real”, la “fuerza ex-
plosiva de lo paradójico”.

A partir de entonces la autora inicia un recorrido por lo grotesco visto como desequilibrio del or-
den de las cosas, del orden mismo del mundo, que engendra el espanto y el caos.

La persistencia de lo irreal, muy lejana ya de aquella fuente primaria que gesta la fantasía como 
“creación libre de combinaciones imposibles”, también lejos ya de aquel espíritu “ágil, capri-
choso y fragmentario" que en este estudio se compara al “essai” de Montaigne.

De aquí en adelante lo irreal existente en el germen de la propia cultura popular, en el carnaval, 
donde la risa y lo terrible sugieren la evasión de los principios, el divertimento, la aceptación de 
la imperfección y lo monstruoso, la “loca hilaridad” desenfadada e indecente, la miseria infinita, 
y la superioridad que le es dada al “hombre que ríe” de todo cuanto espanta.

Este libro encarna pues un viaje que nos lleva de la ingenuidad y el deleite del “grutesco” pro-
pio de la cultura palaciega romana, que casi denuncia el libertinaje de las formas sin cargas 
más significativas que las formas mismas, propias de la decoración ornamental, hasta la “sor-
presa y amenaza que subraya la fugacidad imparable de la vida”; el grotesco serio, severo, que 
desenmascara “los espantos de la naturaleza”.

Obligatorio entonces y muy acertado supone el hecho de que la autora dedique un capítulo en-
tero a Batjin, cuya fuente es la trasposición del lenguaje literario del carnaval como real expre-
sión de vida, en donde lo grotesco emerge como una necesidad obligatoria, indispensable, 
hasta el punto de convertirse en el verdadero festejo institucionalizado que se fundamenta en la 
trasgresión, en la degradación que presume la estrecha relación con lo corporal, con lo que de 
monstruoso tiene el cuerpo, aquello que el “decoro” silencia y que el carnaval medieval permite 
descubrir: las protuberancias y deformidades, “la boca, el falo, la nariz”, todos aquellos orificios 
del cuerpo por donde asoman las excrecencias, es esta trasgresión y en esta festividad y no en 

317



Athenea Digital - núm. 9: 316-318 (primavera 2006) -RESEÑAS-

otra en la que surge la obra de Rabelais que relata que: “mientras su padre bebía y se divertía 
con los demás, oyó el horrible grito que su hijo había dado al venir a la luz de este mundo, cua-
do bramaba pidiendo -¡A beber!, ¡A beber!, ¡A beber!, ¡A beber!”... había nacido pues Gra-
gantúa.

Las imágenes, los textos, las citas y en general, las voces que nos trae Beatriz Fernández Ruiz 
en este libro, nos llevan a la reflexión de la otra existencia, subyacente, miserable, recóndita y 
vergonzosa pero indisoluble de la vida misma, en donde la obra de Dalí viene a ser el lugar 
donde convergen todos los sustantivos, adjetivos, posturas, objetos, animales y sensaciones 
como una “mezcla centrífuga de lo heterogéneo”, amasijo de libertad creadora, locura y profa-
nación.

En este punto nos encontramos finalmente con la expresión daliniana del cuerpo que significa 
todas las posibilidades de lo grotesco y que supera la marginalidad para colocar el grotesco en 
el centro mismo, abarcando la totalidad de la obra: el cuerpo mutilado, la degradación, la putre-
facción, la risa, el atrevimiento, la burla caricaturesca, manifiestas en el brutal y desenfrenado 
vómito daliniano, tan estrechamente relacionado con la literatura pantagruelica de Rabelais 
que en su introducción invita a los lectores a despojarse de “toda afección”, porque lo que en 
adelante manifestará será la trasgresión que finalmente promueve la comunión con la vida.

Este libro es una excelente reconciliación con la historiografía del arte y su relación activa con 
el mundo real, existente y crítico, de encuentros con otras realidades paralelas que el “decoro” 
no permite sacar a la luz, pero que seguramente conforman parte de las fantasías y los su-
bmundos que conviven en nuestras alteridades.

318

Este texto está protegido por una licencia Creative Commons.

Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar públicamente la obra bajo las siguientes condiciones: 

Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.
No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.
Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia     

Texto completo de la licencia

http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

	Fernández, B. “De Rabelais a Dalí. La imagen grotesca del cuerpo” Juan Muñoz

