
Athenea Digital - núm. 7 - (primavera 2005) -RESEÑAS- ISSN: 1578-8946

 Halbwachs , Maurice (1950).

La memoria colectiva.  Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza. 
20041.

ISBN: 84-7733-715-2

Víctor Hernández Ramírez

Universitat Autònoma de Barcelona;  herramv@hotmail.com

La memoria colectiva de Halbwachs opera como la huella de un pensamiento provocador y al 
mismo tiempo se nos ofrece como espacio para una intensa reflexión teórica. Es sabido que el 
libro se publicó póstumamente, obra recuperada de sus papeles, y es la sombra de su trágico 
asesinato por el régimen nazi en el campo de concentración de Buchenwald. Pero su influen-
cia ha sido luminosa, por decir lo menos, para diversos campos de las ciencias sociales. 

Paul Ricoeur considera que el pensamiento de Halbwachs es muy importante en la investiga-
ción histórica y que ha tenido una repercusión inesperada2. Para la psicología social, entendi-
da como la tarea disciplinar que busca comprender las mentalidades y los sentimientos en su 
proceso histórico, Halbwachs ha sido provocador y estimulante en la obra del mexicano Pablo 
Fernández Christlieb: primero en su obra La psicología colectiva un fin de siglo más tarde3, 
Pablo Fernández coloca el pensamiento de Halbwachs entre algunos teóricos importantes que 
permiten pensar la colectividad desde unos marcos sociales y entonces la percepción, la afec-
tividad y la memoria quedan liberadas del reduccionismo individualista que tenía en el discurso 
de las ciencias sociales; después, en La sociedad mental4, Pablo Fernández reconoce que La 
memoria colectiva no es un estudio particular sobre la memoria, sino una mirada sobre toda la 
sociedad, es decir una forma de teorizarla. 

Al decir que el libro mismo es una huella y un espacio, queremos decir que su escritura se 
constituye como una memoria que permite pensar todo lo social desde una cierta perspectiva. 
Es decir que Halbwachs sigue haciendo memoria para reflexionar sobre la sociedad de una 
manera sugerente, interesante, incluso provocadora. Veamos esto a partir de un ejemplo:

Sociedades religiosas, económicas, familias, grupos de amigos, de conoci-
dos, e incluso reuniones efímeras en un salón, en una sala de espectáculos, 

1 Hay una edición crítica en francés, mas o menos reciente, de la que ésta traducción no parece echar mano (Le 
Mémoire Collecteve, París: Albin Michel, 1997. Edición crítica a cargo de Gérard Namer y la colaboración de Ma-
ria Laison).

2 La memoria, la historia, el olvido, Buenos Aires: FCE, 2000
3 Barcelona: Anthropos, 1994.
4 La memoria colectiva, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2004. pp. 128 – 129.

1



Athenea Digital - núm. 7 - (primavera 2005) -RESEÑAS-

en la calle... todas inmovilizan el tiempo a su manera , o imponen a sus miem-
bros la ilusión de que durante al menos un tiempo, en un mundo que cambia 
sin cesar, algunas zonashan adquirido una estabilidad y un equilibrio relativos, 
y en ellas no se ha transformado nada básico durante un periodo de tiempo. 5 

En este párrafo confluye la argumentación de Halbwachs acerca de la relación entre memoria y 
tiempo. Por una parte rebate el argumento de Bergson sobre la duración del tiempo como algo 
individual y por otra parte señala que el tiempo no transcurre, sino que dura o subsiste colecti-
vamente. Pero lo más importante es la manera como se va tejiendo la argumentación. Veámos-
lo sucintamente: Halbwachs toma en serio la cuestión de la conciencia individual, dada la po-
tencia evocadora que tiene el concepto de duración de Bergson, , por ejemplo cuando está ha-
blado de una sensación y una vivencia tan individual como el dolor: “lo trágico del dolor, que 
hace que, cuando llega a un punto, crea en nosotros un sentimientos desesperado de angustia 
e impotencia, es que cuando un mal tiene su causa en aquellas regiones de nosotros mismos a 
las que los demás no pueden llegar, nadie puede hacer nada, ya que nos confundimos con el  
dolor y el dolor no puede destruirse por sí mismo” (p. 98). Es una escritura sensible la de Hal -
bwachs y, con todo, va haciendo ver cómo lo colectivo está presente desde el inicio de la dura-
ción misma de la vivencia: “O bien desvelamos el misterio del sufrimiento descubriendo sus 
otras caras, las que muestra a otras conciencias, cuando nos imaginamos que lo experimenta-
ron o pueden experimentarlo nuestros semejantes: así, lo desterramos a un ámbito común con 
muchos seres, y le conferimos una fisonomía colectiva y familiar”. Luego entonces, Halbwachs 
avanza hacia la relación entre la conciencia y el tiempo, lo que Bergson llama el “tiempo vivido” 
para preguntarse cómo es que la memoria se constituye. Si el tiempo es algo abstracto, como 
sugiere Bergson, entonces sería como una superficie lisa en la cual no se halla asidero para los 
recuerdos. Ciertamente el tiempo real es, en lo individual y lo social por decirlo así, algo que se 
vincula con las fechas y las divisiones “externas”, pero eso no significa que se vincule con el 
tiempo  abstracto  de  las  matemáticas  o  la  física.  En  realidad  el  tiempo  real  (vivido,  diría 
Bergson) solo puede pensarse desde el punto de vista de las conciencias colectiva y que tiene 
que ver con lo que dura, lo que permanece, lo que hace que un pensamiento o sentimiento 
pueda moverse y mantener una cierta identidad o sentido de unidad. Pero esta duración colec-
tiva del tiempo es heterogénea, porque hay diversidad de grupos y también hay variaciones 
dentro de la continuidad que tiene la memoria de un grupo, en tanto contiene sucesivas gene-
raciones. Esto no es otra cosa que tomar en cuenta una determinada constitución de la socie-
dad en términos de sus ritmos: “las exigencias de los diversos grupos no son las mismas: en la  
familia, en general, el tiempo permite cierta holgura.. parece como si en determinados medios 
descansásemos o nos desquitásemos de la exactitud a la que estamos obligados en otros... la 
correspondencia entre el tiempo del trabajo, el tiempo de la casa, el tiempo de la calle... suele 
fijarse entre límites muy amplios” (pp. 109–110). Luego entonces, también los días, las fechas, 
tienen la huella de las tradiciones, que es una memoria más larga, más distante, lo que muestra 
la inmanencia social del tiempo vivido. Pero es una traza social que a su vez expresa una gran 
diversidad de significados,  porque las mismas formas de marcar  las divisiones del  tiempo 
(días, años, etc.) tienen diversos significados, de modo que contamos el tiempo de modo dife-
rente según la pluralidad de orígenes y usos: no se cuenta igual, dice Halbwachs, el año esco-
lar, el año litúrgico, el año agrícola o el año fiscal. Aquí el autor introduce una bella forma de re-
flexionar sobre este “tiempo social” que sólo vive en cuanto viven los grupos: “¿Acaso el sueño 

2



Athenea Digital - núm. 7 - (primavera 2005) -RESEÑAS-

físico no es el único que detiene temporalmente el ritmo de esas corrientes que son las socie-
dades? Si le atribuimos esa virtud es porque olvidamos que no hay una sola sociedad, sino 
grupos, y porque la vida de muchos de ellos se interrumpe mucho antes de que caiga la no-
che...” Y más adelante Halbwachs señala que sólo existe el tiempo de determinado grupo, de 
una sociedad dada, en el cual se apoyan y recomponen los recuerdos. Esta es una manera de 
establecer la íntima relación entre tiempo y memoria colectiva, puesto que a partir de aquí el ar-
gumento deja bastante claro que el tiempo es un espacio, una topología, en el sentido de que 
tienen un carácter mas o menos extendido e inmóvil. En otras palabras, desde la perspectiva 
de la memoria, el tiempo es lo que se queda, lo que se hace lento y se llega a inmovilizar. Esto 
lo argumenta Halbwachs en unos bellos párrafos donde muestra cómo las épocas de la vida de 
una familia se superponen y se va constituyendo una memoria que es como la construcción de 
un edificio y es como la sucesión de las generaciones: “Para los niños, es toda la vida de la fa-
milia, al menos aquella de la que guardan algún recuerdo. La memoria de los padres se remon-
ta más lejos en el tiempo, sin duda, porque el grupo que formaban antes no se reabsorbió total-
mente en la familia ampliada... nos damos cuenta cuando los hijos se van. Entonces, experi-
mentamos una sensación de irrealidad como cuando dos amigos que se encuentran después 
de mucho tiempo pueden evocar el pasado en común, pero no tienen nada que decirse” (p. 
125). Es así como la conciencia individual no puede comprenderse sino como el cruce o la con-
fluencia de pensamientos comunes, de memorias colectivas, como el punto de encuentro de 
los tiempos colectivos. Es por eso que se tiene que “espacializar” el tiempo para poder com-
prender cómo tenemos imágenes comunes del tiempo vivido, el tiempo de la memoria es tiem-
po que se queda y se acomoda según la topografía de la sociedad, según sus ritmos.

El capítulo sobre la memoria colectiva y el espacio está hermanado con el capítulo sobre el  
tiempo. No sólo por la noción del tiempo vivido (o social) como algo que se detiene y subsiste, 
sino porque el espacio no es una instancia vacía, sino que es una instancia social ella misma: 
el espacio tiene duración también en los objetos, las construcciones, los trazos, las piedras, los 
caminos o las calles, es decir que se constituye como un ámbito mas o menos estable, inmóvil,  
sobre el cual se configura la identidad y el sentimiento de una cierta unidad. Hay que leer el ca-
pítulo como un recorrido que permite ver, abrir los ojos, ante la presencia de los objetos como 
el sostén de la vida social, sin temor a un cierto animismo de las cosas, confiando que Halbwa-
chs sólo quiere que nos percatemos que los grupos tienen una capacidad de durabilidad gra-
cias a que pueden imitar a las piedras o a los objetos o los lugares. Es como el efecto de un  
apego, como una versión de las tradiciones por la historia de los objetos y los edificios. Una vez 
que nos ha enseñado a mirar de esta manera el espacio: como sitios, objetos, trazos, entonces 
Halbwachs nos enseña a pensar las instituciones o agrupaciones jurídicas, económicas, reli-
giosas. Es decir, que se pueden comprender como espacios, casi diría espacios virtuales, que 
se constituyen en un devenir pero que existen gracias a que existen espacios y ellas mismas 
generan otros espacios que tienen subsistencia. Es interesante la mirada de Halbwachs, por-
que permite pensar a la sociedad posmoderna, posfordista, no sólo desde la óptica de la velo-
cidad, sino desde la memoria y el espacio, es decir en tanto tienen una durabilidad, una locali-
dad, una necesidad de espera que hace que funcione socialmente. Así, por ejemplo, en el caso 
de la economía, Halbwachs dice, de la función social que se expresa en la economía: “cuando 
todo cambia sin cesar, [tiene que] convencer a sus miembros de que no cambia, o al menos 
durante un periodo determinado y en determinados aspectos... Dado que el grupo económico 

3



Athenea Digital - núm. 7 - (primavera 2005) -RESEÑAS-

no puede ampliar su memoria a lo largo de un periodo bastante largo y proyectar sus recuerdo-
sa precios en un pasado bastante lejano, sin durar, es decir, sin seguir estando como está, en 
los mismos lugares, y en los mismos emplazamientos, es natural que él y sus miembros, vol-
viendo a colocarse en la realidad o con la imaginación en éstos lugares, recompongan el mun-
do de los valores cuyo marco siguen siendo ellos mismos” (p. 155). Es un párrafo que ofrece 
mucho para pensar la constitución de la economía como un proceso que requiere de la dura-
ción y al mismo tiempo tiene que operar como una instancia que se auto expande y auto legiti -
ma en el proceso económico mismo. La duración y la noción de espacio de Halbwachs son no-
ciones de afectividad colectiva.

Los primeros dos capítulos (en la edición francesa de Gérard Namer son los capítulos 2 y 3, 
dado que el capítulo “sobre la memoria colectiva en los músicos” es el primer capítulo) son la 
argumentación principal para mostrar que la memoria es fundamentalmente social o colectiva y 
para distinguir memoria de historia. En el caso de la primera hipótesis Halbwachs nos dirá que 
necesitamos a los otros para recordar, así cómo la desvinculación de un grupo es lo que gene-
ra el olvido. Halbwachs dirá, en una frase que Ricoeur señala como totalmente digna de Freud 
o de Bergson, “nada se olvida”, pero lo que interesa es ver cómo la entiende y argumenta Hal-
bwachs: no hay un depósito que tenga todos los recuerdos, sino que en la memoria están todos 
los trazos o los indicios necesarios para el recuerdo, sólo que éstas huellas las encontramos no 
adentro sino afuera, en los marcos sociales de la memoria y, más aún, en la sociedad misma. 
Se observa aquí una radicalidad, una forma determinante de abordar la cuestión, puesto que 
no hay posibilidad de un recuerdo aislado, no social, estricta o absolutamente individual. En el 
ejemplo del recuerdo infantil estando solo en el bosque, dice “Una ‘corriente de pensamiento’ 
social es normalmente tan invisible como la atmósfera que respiramos. Sólo reconocemos su 
existencia en la vida normal, cuando nos resistimos a ella, pero un niño que llama a los suyos y 
necesita su ayuda, no se resiste a ellos” (p. 40). Luego hace una ingeniosa observación: “el ni-
ño perdido en el bosque, que se encontró en algún peligro que despertó en él sentimientos de 
adulto, no contó nada de esto a sus padres. Pero ellos, preocupados, han podido notar que 
después de este incidente, era menos despreocupado que antes, como si hubiese pasado una 
sombra sobre él, y que demostraba una alegría al verlos que no era exactamente la de un niño” 
(p. 50). Es una mirada que permite ver en la experiencia aparentemente mas aislada y solitaria, 
la presencia de un mundo social que se inaugura: el mundo de un niño que resuelve hacerse 
adulto ante la exigencia del momento, y pierde así una cierta inocencia.

El capítulo sobre memoria colectiva e historia parte de una aparente oposición entre la biografía 
individual y la biografía de un grupo o colectividad. Eso le permitirá hablar de memoria indivi-
dual y memoria colectiva. A partir de eso, Halbwachs va tejiendo una inteligente argumentación 
que muestra cómo la memoria individual tiene siempre el sello de la vida común, de la historia 
vivida, de las emociones y experiencias compartidas con los demás. Los recuerdos vivos están 
en el ámbito de los grupos a los que el niño pertenece, allí donde sus recuerdos alcanzan allí  
están las tradiciones vivas en la familia, en la superposición de las generaciones, en los viejos 
que viven el pasado como presente, en los padres que quizá se angustian por el presente co-
mo futuro, en sus impresiones infantiles que tal vez son modos de extender la duración del 
tiempo presente como una especie de eternidad. Lo que importa, señala Halbwachs, es el vín-
culo vivo de las generaciones, porque hay unos “tiempos” vivos en las diferentes generaciones 

4



Athenea Digital - núm. 7 - (primavera 2005) -RESEÑAS-

de la familia y de otros grupos de pertenencia. Es lo que Alfred Shutz llama la sucesión de las  
generaciones y su coexistencia como predecesores, contemporáneos y sucesores. En un bello 
párrafo, hablando de esta coincidencia y esta diferencia en las generaciones que se encuen-
tran, dice Halbwachs: “en el círculo de nuestros padres, vemos la huella de que dejaron nues-
tros abuelos... Nuestros padres avanzaban por delante de nosotros y nos guiaban hacia el futu-
ro. Llega un momento en que se detienen y nosotros les adelantamos. Entonces, tenemos que 
volvernos hacia ellos y nos parece que ahora han vuelto al pasado, y se confunden entre las 
sombras de antes” (p. 69). El tejido argumentativo conduce a distinguir la memoria colectiva, 
que se centra en la duración, en lo que permanece, en las formas que persisten vivas pero con 
cierta definición y, por otro lado, la historia, que se pone afuera, distante, mas allá de la memo-
ria, y centra su mirada en el cambio y aspira a una esquematización global en forma ideal de 
una historia universal. Es por eso que la memoria colectiva es un cuadro de parecidos, donde 
los acontecimientos se resuelven en similitudes.

El capítulo sobre los músicos, a modo de anexo en ésta edición (capítulo 1 en la edición france-
sa crítica), es interesante y puntual. Puntual porque se orienta a un grupo y una experiencia 
muy especializada: el gremio de los músicos y la memoria musical, pero interesante porque 
parte de hacer una distinción que llama la atención: la memoria musical es quizá la única que 
no tiene un referente externo, no hay un modelo o imagen que lo represente. Eso es interesan-
te, porque así Halbwachs aborda un caso que puede ser paradigmático de la memoria como 
una facultad individual y por tanto como algo no esencialmente social. Y Halbwachs busca 
comprender el proceso de memoria del músico, pero en el recorrido va radicalizando la dificul-
tad del ejemplo, porque en verdad parece el mejor ejemplo para darle la razón a Bergson de 
que hay una conciencia individual totalmente aislada. Es en lo más hondo de la dificultad, pues-
to que la memoria del músico no se apoya en la escritura ni la representación externa, donde 
Halbwachs da una genial solución: el músico memoriza a partir del ritmo, lo que existe también 
en la naturaleza y lo que existe por supuesto en la sociedad. Los músicos son la pequeña so-
ciedad que trabaja con la materia sonora y es lo más colectivo que puede hacer un individuo 
cuando memoriza y ejecuta una pieza musical. Es algo que tiene que ver con la visión de la 
realidad a partir de las formas y los ritmos, es decir, desde una perspectiva estética para com-
prender la sociedad.

Valgan estas notas como apuntes de la riqueza del texto, que invita a seguir haciendo relectu-
ras para los problemas que las ciencias sociales se plantean hoy día. Hay pues que celebrar la 
traducción y edición realizada por la Universidad de Zaragoza. 

5

Este texto está protegido por una licencia Creative Commons.

Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar públicamente la obra bajo las siguientes condiciones: 

Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.
No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.
Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia     

Texto completo de la licencia

http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

