Athenea Digital - nim. 5 - (primavera 2004) -RESENAS- ISSN: 1578-8946

Alvarez, Maria Cristina (2001).

Sobre la mutilacion genital femenina y otros demonios. Bellaterra: Uni-
Sobre la mutilicién versitat Autonoma de Barcelona.

genital femenina
y ofros demonios

ISBN: ISBN

Dolores Juliano

Universitat de Barcelona;

Demonizar o Analizar

Hace algunos anos, en un Seminario de Antropologia en Barcelona, surgié una pregunta sobre
la especificidad de la mutilacién genital femenina. Me parecié entonces oportuno sefalar que
esa practica, por razones diferentes, pero con los mismos resultados de imposibilitar el goce
femenino, habia sido frecuente en nuestra propia sociedad hasta mediados del siglo XX. Era
una practica quirdrgica aceptada y dependia del criterio médico determinar qué tamario de cli-
toris era “normal” y extirpar lo excesivo. También se practicaban histeroctomias y extirpacio-
nes de Uteros como terapias aconsejables para combatir afecciones tales como las crisis ner-
viosas, la masturbacién o la bulimia (Ehrenreich, 1990). Curiosamente estos datos, que yo
creia que contribuian a extender la critica a todos los tipos de mutilacion genital y que no por
casualidad provenian de informacion que me habia suministrado Cristina Alvarez, se entendie-
ron como una defensa de estas practicas, con el consiguiente revuelo informativo. Desde en-
tonces me he preguntado muchas veces porqué, cuando se tocan puntos tan sensibles como
éste, la gente prefiere la simple condena a cualquier intento de analisis.

El tema de la dificultad de analizar racionalmente aspectos dolorosos de la realidad ya fue
abordado (y sufrido) por la filésofa alemana Hannah Arendt (1993) cuando en relacién con los
horrores de los campos de concentracién, y con motivo del juicio de Eichman hablaba de la
“panalidad del mal”. Se la acus6 entonces de defender las practicas etnocidas, ya que no con-
sideraba especialmente dotados para el mal a los que las practicaron. Se partia del supuesto
ya enunciado por Mme de Sevigné: “Comprenderlo todo es perdonarlo todo”, del que también
se ha acusado al relativismo cultural. ;Debemos entonces abstenernos de entender, para po-
der condenar? ;O por el contrario analizar las practicas que rechazamos y situarlas en su con-
texto cultural y social es la mejor estrategia para desmantelarlas? Si aceptamos esta ultima
opcion (y la autora del libro y yo misma nos situamos claramente a favor de ella) tenemos que
preguntarnos cual es el sentido de la opcién contraria que actia a golpes de demonizacion y
rechaza todo intento de aproximacion racional al problema.

Volvamos entonces a los campos de concentracion y a los criminales de guerra nazis. Ante el
descubrimiento del horror que se habia producido en una sociedad moderna y civilizada, la
reaccién fue tomar distancia de él. Las masacres se consideraron consecuencia de la maldad
individual de unos monstruos, que como tales nada tenian que ver con nosotros ni cuestiona-




Athenea Digital - nim. 5 - (primavera 2004) -RESENAS-

ban con su accionar nuestras practicas cotidianas. Cuando Arendt retira el velo y muestra en
las conductas de los asesinos, las mismas motivaciones burocraticas y anodinas por las que
realizamos las renuncias éticas cotidianas, cuando vemos que el deseo de quedar bien con los
superiores, la ambiciéon de progresar en la carrera, la tendencia a depositar en los demas la
responsabilidad de nuestros propios actos, conductas todas estas frecuentes y aceptadas,
eran las que encubrian los grandes crimenes, la reaccion de la gente fue de rechazo. No nos
agrada que nos pongan ante el espejo de nuestras propias posibilidades de crueldad. El malo
es siempre un “otro”, y cuanto mas lejos lo sintamos de nosotr@s mism@s, mas segur@s nos
sentiremos. Asi la demonizacion de las practicas que nos repugnan cumple el objetivo de ale-
jarnos de ellas, de colocarlas en el mundo de irracionalidad y maldad que caracteriza a “otros”
con los que no tenemos mas contacto que el que se desprende de nuestra mirada distante,
moralizadora y acusadora.

En el caso de la mutilaciéon genital femenina este deseo de exorcizarla asignandola a culturas
distantes y consideradas inferiores, es evidente. Es un ambito que nos afecta tan profunda-
mente como mujeres, que sélo podemos acercarnos a él desde la defensa que nos proporciona
la distancia. Toda correlacién que establezcamos con otras practicas parece una claudicacion,
todo andlisis, una aceptacion implicita (lo que no deja de ser curioso porque no hay ningdn mo-
tivo para creer que nadie acepte una practica dolorosa, peligrosa para la salud y que produce
una incapacitacion definitiva para el goce sexual). Sin embargo la Unica manera de desactivar
una practica es conociéndola y viendo con qué otras practicas se relaciona y qué implicaciones
simbdlicas y sociales tiene.

Asi como a nadie se le ocurriria considerar que la criminologia es una apologia del crimen y to-
dos estamos de acuerdo que sélo conociendo las conductas criminales podemos actuar sobre
ellas, es también necesario reconocer que el problema de la mutilacion general femenina sélo
puede abordarse desde su conocimiento, sin temor de correr los multiples velos con los que se
nos presenta. Y si lo hacemos asi, veremos que esta relacionado con muchas otras practicas
sociales, entre ellas algunas que nos son préximas. Y que no nos resultara sencillo relegarlo al
mundo externo de las cosas aberrantes que hacen otros (los musulmanes, los africanos, los
negros, segun a quien se lo asignemos) sino que tendremos que aceptar que se relaciona con
cosas que hacemos y aceptamos nosotr@s mism@s. Por lo que no vale combatirla sélo fuera,
sino que tenemos que rechazarla también en nuestra propia cultura.

Ya la primera contextualizacion resulta inquietante. La préactica de la clitoroectomia es una de
las formas en las que las sociedades patrilineales, que transmiten estatus, bienes y pertenen-
cia por via masculina, controlan la sexualidad femenina, como forma de asegurarse descen-
dencias legitimas. Otras formas de este control son la separacién fisica de los sexos garantiza-
da por el encierro femenino (ampliamente utilizada en el islam) o la castracion psicoldgica, que
inhibia el goce sexual femenino considerandolo pecado y que ha sido la forma de control prefe-
rente de nuestro propio sistema religioso (en su vertiente catélica y en la puritana). Esta priva-
ciéon del goce para las mujeres, ya nos acerca a las mutilaciones fisicas, y se manifiesta con
fuerza en nuestra época en la pérdida del placer sexual que experimentan las cada vez mas
frecuentes muchachitas anoréxicas, pero tampoco en nuestra cultura han faltado los medios
quirdrgicos para lograr ese resultado, como marcaba al principio y Cristina recoge en su libro.
De esa tradicion de amputacién y zurcido se mantienen vigentes en nuestro medio practicas




Athenea Digital - nim. 5 - (primavera 2004) -RESENAS-

tan prestigiosas como las de la cirugia estética, que distan de ser inocentes en la lucha contra
el placer. ;Cuanta sensibilidad mantiene un pecho hinchado de silicona? ;Qué terminaciones
nerviosas se destruyen cuando se corta, estira y recose una parte cualquiera de nuestro cuer-
po? ;Qué sensibilidad mantenemos en una zona en que se ha practicado una liposuccion?.

Pero el libro de Cristina no se queda en estas constataciones y bucea en campos aun mas in-
quietantes, como es el de las correlaciones entre mutilaciones y prestigio social (que en el fon-
do es lo que explica también la cirugia estética). Ella nos muestra que la circuncision masculina
y la clitoroctomia pertenecen al mismo complejo cultural, de modo que no existen casos conoci-
dos en que se de so6lo la mutilacion femenina, y en cambio existen culturas en que se da sélo la
masculina, que esta por este motivo mucho mas extendida y menos cuestionada. En contra de
lo comunmente aceptado, la circuncision masculina también es dolorosa y produce una pérdi-
da significativa de la capacidad sensitiva del pene. Como en el caso de la clitoroectomia tam-
bién se dan grados en términos de la cantidad de tejidos extirpados y por consiguiente de las
mutilaciones producidas. Sin embargo produce poca critica social porque, a través principal-
mente del judaismo esta integrado en nuestra propia cultura, en la que ha tomado (cosa que a
esta altura no debe extrafarnos) una legitimacion médica como medida preventiva higiénica.

Dado que estamos acordes en que vivimos en un sistema patriarcal, en que los hombres de-
tentan el poder, ¢puede leerse esto en términos de que las compensaciones simbdlicas toman
ventaja sobre los sufrimientos corporales? Y si este es el caso, ¢resulta efectivo combatirlo me-
diante la criminalizacion u ofreciendo otras compensaciones simbdlicas que hagan irrelevantes
e innecesarias las practicas lesivas? Cristina apuesta decididamente por el analisis riguroso de
todas las practicas de mutilacién, y por su erradicacion a partir de cambios en las valoraciones,
partiendo del respeto de las personas afectadas.

Cerrando el circulo podemos decir que no es demonizando (Arendt, 1993) los actores sociales
que evitaremos las conductas que nos repugnan, sino modificando los marcos interpretativos
que le dan pie, y para esto el conocimiento sigue siendo la Unica arma a nuestro alcance.

Referencias

Arendt, Hannah (1993): La condicion humana. Barcelona: Paidéds.

Ehrenreich, Barbara y English, Deirdre (1990): Por su propio bien. 150 arfios de consejos de
expertos a las mujeres 1973, 1978. Madrid: Taurus.

SOME RIGHTS RESERVED

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons.

Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar publicamente la obra bajo las siguientes condiciones:
Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.

No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.

Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia

Texto completo de la licencia



http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

	Referencias

