Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS- ISSN: 1578-8946

Ibafnez, Jesus (1994).

El regreso del sujeto: la investigacion social de segundo orden. Ma-
drid: Siglo XXI Editores.

Luis Enrique Urtueby de Césaris

Universitat Autonoma de Barcelona; luisenrique1@yahoo.com

Revolucionar una escalera

¢ Se podria jugar ajedrez sin la dama?
Wittgenstein
I

Leer , como todo lo que hacemos, es una experiencia personal. También lo es, por lo tanto, es-
cribir sobre lo leido. Escribir, aunque tan solo sea una resefia, es, sin duda, escribir, personal-
mente, sobre una experiencia personal. Es una experiencia reflexiva y, mas aun, cuando el tex-
to resefiado es uno sobre, entre otras cosas, la reflexividad. Cualquiera que quiera hablar de
paradoja, metalenguaje y afines, aqui tiene una buena cuestion.

Escribir una resena es dar cuenta de una lectura que, en este caso, implica transversar por 4
capitulos-conferencias (y un apéndice) que transversan por la lectura misma de la investiga-
cién; por la investigacion de la investigacién; por, en resumen, diferentes observaciones de y
sobre la cibernética de segundo orden. Es una lectura que se requiere transversal.

El regreso del sujeto es un libro sobre paradojas y metalenguaje, pensamiento y lectura; y filo-
sofia, teorias de sistemas, lingtiistica, psicoanalisis, semiotica, teoria de juegos, teoria de las
catastrofes, entre otros, y, por si no queda claro, sociologia. Es sobre todas las ciencias huma-
nas y sus técnicas. Sobre cémo revolucionarlas.

Ibanez es un pensador que conoce las Leyes y quiere cambiarlas. Las dice, las muestra, y, en-
tre actos de habla que desnudan al Rey, entre explicitos “develamientos”, Ibafiez, como él
mismo dice desear, las cuestiona; e intenta escribir unas nuevas; no Leyes, sino leyes. leyes
para, como pansemiologista confeso que es, no perder, al menos no aun, entre otras cosas, la
lectura.




Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS-

La revolucion en cuestion es pasar de la investigacion de primer orden a la de segundo orden.
Esto es, en las palabras de Ibafez, pasar del “presupuesto de objetividad (el sujeto esta sepa-
rado del objeto, y en la investigacion del objeto no puede quedar ninguna huella de la actividad
del sujeto) al presupuesto de reflexividad (el sujeto no esta separado del objeto, y en la investi-
gacion del objeto quedan siempre necesariamente huellas del sujeto porque el objeto es pro-
ducto de la actividad objetivadora del sujeto)” (pag. Xl). Tal revolucién significa “el regreso del
sujeto”; cuando es que se ha ido no se nos dice pero lo podemos intuir por el texto mismo. El
sujeto se fue en el momento mismo de su nacimiento, al menos en el momento mismo de su
nacimiento como objeto de estudio para lo que hoy llamamos ciencias sociales.

¢Cual es el momento, fundacional y arcaico, pero moderno, autopoiético, paradojal, de este
punto paso, de esta bisagra? Si hay que darle nombre, el preferido por el escritor de estos ren-
glones es el tiempo de Charles-Louis de Secondat, barén de La Brede y de Montesquieu.

Tanto Ibanez como Montesquieu son, de cierta forma, pensadores fundacionales. Ninguno de
los dos comienza de la nada, pero traducen el mundo respectivamente anterior a ellos para ha-
cer un nuevo pasado. Son escritores que cambian la perspectiva, que trastocan y renuevan las
cosmovisiones.

Montesquieu decia que todas las cosas tienen en si la semilla de su autodestruccién, que con-
tienen la tendencia a acabar con su vida por amor a si mismas. Ambos, como miembros de sus
respectivos mundos, hacen tal cosa. Montesquieu nos devela el Espiritu General, y sus leyes,
las relaciones necesarias derivadas de la naturaleza de las cosas, para que podamos legislar.
Con esto ya hemos individualizado a Dios, pero éste aun no ha muerto. Sélo falta que, lenta-
mente, comencemos a legislar. Porque aqui, ahora, legislar es cambiar la Ley, cuestionarla.
Montesquieu ha creado un mundo y las semillas de su destruccion, y lo sabe, por eso nos pide
moderacién y respeto por la vida.

En el mundo de Ibafiez Dios ya ha muerto, pero aln tenemos su cadaver en la sala. Sigue exis-
tiendo una naturaleza, sigue habiendo, y como estructuralista bien que lo sabe, un centro fuera
del juego estructural que el centro mismo permite. lbafiez nos deja esto claro una y otra vez. La
neguentropia viene desde “arriba”, el genotipo, o genotexto, ejerce una presion infinita sobre
los sistemas; o, utilizando las ideas de Maturana, existe una organizacién en los sistemas, exis-
te un conjunto de relaciones esenciales entre los componentes de un sistema, “el invariante cu-
yo cambio provoca la muerte del sistema” (pag. XV), etc. Existe una naturaleza. Pero “cuando
un sistema llega a un punto en que con las reglas de juego existentes no puede seguir no hay
mas de dos caminos: o la extincién del sistema (muerte) o cambiar las reglas de juego (revolu-
cién)” (pag. XV). “Cuando algo es necesario e imposible, hay que cambiar las reglas de juego”
(pag. XV). Esto significa cambiar la ley, cuando, justamente, en el caso de Ibafez, la ley que se
quiere poner es la desapariciéon de la ley. Pero, como apunta Derrida, para muchos, aun hoy,
una estructura sin centro sigue siendo lo impensable mismo.

Hoy las sefales de la inminencia, de la necesidad del cambio, del fin, son claras; ha llegado la
sociedad posmoderna, posindustrial, el momento del nuevo paso ha llegado. Las sefnales, y
tanto el entusiasmo como el pesimismo, son las mismas que se veian en la Europa del 1700.
Ibanez sabe que el sistema esta cambiando, pero él lo que quiere es cambiar de verdad. Iba-
fez conoce su demanda y su requerimiento. No quiere una nueva metafora de Dios. Por su re-




Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS-

flexion misma él sabe que él también es el sistema, pero no quiere morir, quiere, por el contra-
rio, una revolucién. Esto significa un nuevo momento autopoiético, fundacional y paradojal. La
Ley tiene que morir, pero yo no, y yo, como tantos otros, soy la Ley. La solucién es, por supues-
to, paraddjica, aporética. Hay que escribir leyes; no Leyes, leyes. Para no tener que escribirlas
después, pero siendo responsable. Y ser responsable es responder que no hay respuesta’.
Ibafiez nos da leyes que se escriben sabiendo que no son leyes, que son, por asi decirlo, expli-
citamente cuasileyes; 0, usando las palabras de Bruno Latour, factiches declarados. Ibafiez lo
sabe y nos lo dice. Y nos los dice casi simplemente diciéndolo.

Nos lo dice en cada pagina. Nos lo dice cuando habla de actores, de objetos, manteniéndolos
como “objeto de estudio”, y aun asi, por ejemplo, nos habla de actantes, y son justo los actan-
tes los que estan en las catastrofes, los que estan en el cambio de las cosas, son los “sujetos
que cambian”; nos lo dice cada vez que formula una oposicién binaria, la deconstruye, pero
respeta las categorias originales. Nos lo dice cuando escribe que un investigador social, el
cientifico, para ser conservador, ha de ser revolucionario, que ha de ascender la técnica, de ni-
vel a nivel, hasta llegar al arte, a lo que trata con la cualidad inmediata, a lo que integra la cuali-
dad del objeto externo como vivencia externa, pero que justamente el tratamiento cientifico su-
pone necesariamente la pérdida de la inmediatez, la integracion de la cualidad en una estructu-
ra de diferencias indiferentes. Nos lo sigue diciendo al dar lugar al azar y también, al mismo
tiempo y en el mismo lugar, a la codificacion y la sobrecodificacion; cuando dice exactamente
€s0 mismo, que el juego entre codigo y azar, lo que es disruptivo para la misma sistematicidad
del sistema y, al mismo tiempo, regula el juego mismo del sistema son, por asi decirlo, uno.
Nos lo dice diciéndonos que el pensador para ser revolucionario tiene que ser conservador.
Porque él sabe que lo que sigue es el arte, lo mistico como dicho por Wittgenstein, porque sabe
que llega un punto en que la ciencia es arte. Pero no puede simplemente decirlo. Tiene que ha-
cerlo y mostrarlo. No puede simplemente decir ciencia es arte, o ciencia es arte, porque tiene
que deshacer la oposicion binaria de hecho. Y fielmente a las leyes. Y sabe que no puede ha-
cerlo solo. Por eso este libro comienza desde los comienzos mismos, desde el nacimiento, por
eso es que es el sujeto el que retorna y no el “actante” el que arriba. Porque sabe que el ruido,
el background, aquello que hace los mensajes escuchables, es aun el mundo de Montesquieu;
porque hay que respetar las leyes para cambiarlas de verdad, para que no haya mas leyes.
Porque sabe que tiene que crear su propio ruido para cambiar el mensaje. Porque tal vez sélo
es aun un poco en el viejo ruido donde es capaz de escucharse.

La filosofia de Ibafez, entonces, es la misma de Wittgenstein, aquel que dice muchas cosas
sobre justamente aquello que hay que callar. Ibanez hace lo que dice y dice lo que hace. Nos
muestra el otro lado y llega a una paradoja que tal vez pueda hacernos libres, que pueda mos-
trarle a la mosca como salir del jarro. Crea un texto que es, de cierta forma, su propia sentencia
godeliana. Porque muestra todo el metalenguaje desde el lenguaje, haciéndolo y diciéndolo,
siendo, literalmente “trans”, estando aqui y alli. Aporético, diria Derrida; un buen Hermes, un
buen mensajero, diria Serres.

' lbafiez explica en el apéndice, refiriéndose a la explotacion de un sistema por si mismo, que cuando el padre erige
o dicta respuesta, obtura al hijo, y se produce la autoexplotacion por identificacién con un ideal positivo. La “tnica”
respuesta que libera las respuestas del hijo es que no hay respuesta.




Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS-

La filosofia de Ibafez es la misma de Wittgenstein, como deciamos, pero la contraria. Wittgens-
tein nos da, tal como el mismo nos dice, proposiciones que esclarecen porque quien las entien-
de las reconoce al final como absurdas, cuando a través de ellas ha salido fuera de ellas. (Tie-
ne, por asi decirlo, que arrojar la escalera después de haber subido por ella).

Ibafez no quiere soltar la escalera, porque no quiere dejarnos solos. El la conoce, ha caminado
por la escalera, la ha subido hasta lo mas alto pero, en una extrafa fidelidad a, entre otros, el
mismo hombre de la escalera y a la escalera misma, él no la suelta, se queda en ella. Sabe que
puede soltarla pero no la suelta, se queda en ella. La suelta sin soltarla, la suelta para inmedia-
tamente volverla a agarrar, porque no quiere tener la escalera en el suelo; quiere que no haya
escalera y esto es mas radical que la radicalidad misma, esta mas alla del mas alla. Es lo inde-
cible mas alla de la indecibilidad. Y no la suelta porque sabe que nosotros estamos en ella. Y
porqgue lo que tiene que decirnos solo tiene sentido desde la escalera. Sélo tiene sentido, como
dice Nietzsche de Maquiavelo y Tucidides, si uno se tiene bajo control frente a las cosas. Si
uno es uno de las cosas, se podria decir. Si, por asi decirlo, se permite que Ibafez hable de
Ibafez, que descubra y devele su demanda, su requerimiento, su ley, si dejamos que el propio
texto se sobrecodifique, que se mire a si mismo.

Ibafez tiene todo para dejar de ser nbmada, ir mas alla de, por asi decirlo, la actualizacion de
su potencialidad como némada desde el nomadismo mismo, pero no quiere dejarnos solos en
los espacios sedentarios. El pasa por alli y se va, se desterritorializa, pero no se desterritoriali-
za de la desterritorializacion, y él sabe que puede. No quiere ir mas alla del mas alla de la natu-
raleza; montesquianamente hablando, no quiere morir. No quiere llegar al punto en que, para-
fraseando a Bernard Berenson, su vida llega a ser tan completa, es tan ndmada, termina en
una identificacion tan completa con el no ser, con el “self” mas alld del mas alla de la naturale-
za, con el no ser de la naturaleza, que no le queda ser (self) para morir. El quiere morir con no-
sotros. Por algo se llamaréa Jesus.

Jesus lbanez es propio de una Espana, si tal lugar alguna vez ha existido, que no era moderna.
Cuando la premoderna Espafia entrd en el mundo, el mundo ya era posmoderno. Por esto, por
esta mezcla de lo arcaico y el tiempo que recobra lo arcaico, tal vez es que puede ser tan mo-
derno e ir mas alla de lo posmoderno, tal vez es por eso que puede pegar el salto y no lo pega.
Un hombre moderno en una tierra premoderna que entra en la posmodernidad, ya siendo todas
estas etapas tan contemporaneas como no, tan arcaicas como nuevas, tan disruptivas como
todas. Un hombre que puede hablar de Dios, para el que Dios esta en juego, en un mundo don-
de Dios se mantiene entre lo radicalmente innombrable, por haber perdido su cuerpo pero no
su forma divina, que entra y habla con un mundo que habla de los dioses del hablar, de la unién
de lo moderno y lo premoderno, de su conciencia, de su indeterminacion.

Tal vez simplemente porque no tuvo que participar directamente en los debates de la moderni-
dad que pudo no pelear la guerra entre estos tres frentes, tan agotadora, tan marcante, y no to-
mar partes definitivas. Poder ser estructuralista y posestructuralista al mismo tiempo. Porque,
al fin de cuentas, esta entremedio. En términos derridianos podemos decir que Ibafez afirma el
juego, y juega a descifrar una verdad o un origen que se sustraigan al juego y al orden del sig-
no, hablando de sies y noes, de limites, de sistemas, de leyes; pero leyes, al mismo tiempo,




Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS-

provisionales, para aun no ir del mas alla del mas alla del hombre y del humanismo. Por esto
también es que retorna el sujeto. Ibanez no busca y no quiere realmente el fundamento tranqui-
lizador, el origen y el final del juego pero aun asi quiere al hombre, y al actante, y adn asi no
busca realmente un nuevo humanismo, busca algo nuevo. Por todo esto es que Ibafiez hace lo
que dice y dice lo que hace.

v

Entonces, en conclusion, ;qué es lo que Ibanez nos dice de relevancia para las Ciencias So-
ciales, para el pensamiento y la investigacion social? Simplemente, que la revolucién es posi-
ble. En el momento mismo que nos dice que la libertad es una ficcidn, explicitamente o dando-
nos leyes, nos dice que podemos ser libres. Y esto es decir mucho.

Aqui de nuevo, usando las palabras de Latour, podemos decir que Ibafez es un iconoclasta
que sabe que son justamente los iconoclastas aquellos mismos que mas creen en las leyes; es
un iconoclasta que quiere acabar con la iconoclastia, con los legisladores. Ibafiez hace aquello
mismo que Bourdieu prescribe. Les gana a los legisladores, a los tecnécratas, estos también
muchas veces ndbmadas, muchas veces desterritorializados y desterritorializantes, en su propio
terreno privilegiado, el de la ciencia, principalmente econémica, la ciencia de las leyes de la ca-
sa, del mundo, y, oponiendo al conocimiento abstracto y mutilado, un conocimiento, mas respe-
tuoso, de los hombres y de las realidades a las cuales ellos se ven confrontados. Un conoci-
miento respetuoso de sus raices, un pensamiento radical, y un pensamiento mas alla de las
raices y mas alla del mas alla y...

En definitiva, e inconclusamente, Ibafiez en sus haceres y diceres, en sus speech acts, ve y va
por el limite y nos muestra el limite, cuando, justamente ver el limite es (o casi lo es porque ha-
ce falta caminar el camino) pasar el limite. Porque este es un texto para ser experimentado per-
sonalmente, intensamente, para vivirlo, para decir cada frase como propia, para pasar el limite.

S0ME RIEHTE RESERVED

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons.
Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar publicamente la obra bajo las siguientes condiciones:
Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.
No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.

Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia

Texto completo de la licencia



http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

