
Athenea Digital - núm. 3 - (primavera 2003) -RESEÑAS- ISSN: 1578-8946

Girard, René (2002).

Veo a Satán caer como un relámpago.  Barcelona: Anagrama.

Cristian Hormazabal

Universitat Autònoma de Barcelona;  cristianh@hotmail.com

¿Pero a quién se lo ocurre hablar de Satán en estos días? René Girard ha reunido en esta 
obra un resumen a la vez sintético y profundo de sus trabajos anteriores. Podría decirse, sin in-
currir en una gran exageración, que este trabajo completa una trilogía iniciada en “La violencia 
y lo sagrado” y secundada por “El chivo expiatorio”. Tampoco es demasiado decir que, lo que 
Girard gana en puntualidad y concreción a la hora de abordar sus tesis, lo pierde en evidencia, 
pues ya no esgrime las agudas comparaciones entre los mitos fundacionales, de casi todas las 
culturas, y la Pasión de Jesús para extirpar a esta última de su estructura sacrificial y otorgarle 
un caracter fundacional. Es este un canje apropiado, no solo porque no deja de invitar a la lec-
tura de las pruebas más fehacientes de publicaciones anteriores, sino porque cuenta con un 
prólogo, elaborado por James G. Williams, que busca en cierto modo actualizar al lector con 
respecto a sus obras anteriores; una suerte de “glosario” de sus términos y argumentos cen-
trales, a saber, la hominización del deseo, mímesis, deseo mimético, escándalo, sacrificio y, 
esta vez, la concreción de Satán como autenticación del deseo mimético en su tránsito por el 
túnel de la violencia indiferenciada y recíproca. Cabe opinar que, en tanto “glosario”, introduce 
muy bien al lector en esta antropología de la religión, pero nada más. 

No adelantemos más los contenidos del libro y pensemos para qué puede servir esta baraja 
de conceptos hoy en día. Hasta ahora, Girard ha abogado por una exploración profunda, siste-
mática y científica de los sacramentos, comparándolos en términos de estructura con los mitos 
fundacionales de las más diversas culturas y diferenciando la Pasión de Cristo del resto de 
eventos sacrificiales anteriores y posteriores. La revelación que trae Jesús, la ruptura, dice es-
te autor, es la de ser la primera víctima cuya inocencia es conocida e incluso defendida por 
unos pocos cuando, hasta entonces, el pensamiento mítico hacía que todas las víctimas de lin-
chamientos colectivos apareciesen como culpables y merecedoras de su castigo. Es ese el 
campo de trabajo y el entramado girardiano. Su sustancia última, en cambio, y la respuesta a 
la cuestión aquí planteada, se manifiesta en una serie de estructuras, de conceptos dinámicos 
(mímesis el más poderoso de ellos) que invitan a comprender lo social como resultado de un 
eterno y cíclico vaivén simbólico, y no tan simbólico, entre la violencia y lo sagrado. Su obra no 
ha tratado de otorgar sencillamente un caracter funcional a la violencia, como algunos de sus 
críticos han querido hacer ver para tildarlo de estructuralista. Sería imposible conformarse con 

1



Athenea Digital - núm. 3 - (primavera 2003) -RESEÑAS-

una formula de estructura-función que coloque a la violencia como requisito para el restableci-
miento de un orden social, así sea momentáneo. Comprender la manifestación de la violencia, 
y su función en términos generales y cotidianos, bajo la fórmula de la mímesis tiene que aca-
rrear consecuencias que van más allá del intelectualismo y las demostraciones de sapiencia. 
Consecuencias éticas. Y tal vez lo que hace de Girard uno de esos autores que causan enamo-
ramiento o aversión no sea su redacción pretenciosa, sus hercúleas evidencias ni sus giros 
comparativos, en ocasiones acusados de tendeciosos, sino su argumento de fondo: estamos 
todos implicados; todos participamos, nos imitamos inadvertidamente en relaciones de rivali-
dad y competencia, y vamos creando verdades transitorias que cada vez duran menos.

Anteriormente, Girard ha expuesto sin reconcomios, con buena retórica y argumentos, la pro-
babilidad de que, en un inicio, los linchamientos colectivos devenidos en mitos, acontecieron 
en realidad: que se haya asesinado colectivamente a una víctima, en el paroxismo de un proce-
so de indiferenciación general, de acciones y desquites, de venganza, de brutal rivalidad, inme-
diata, recíproca e interminable y que, con ello, haya vuelto temporalmente la paz y se constitu-
yan los rituales para conmemorar su origen...para recordar de dónde surge el orden estableci-
do. Muchos de sus críticos se han estancado en esta aserción como si fuese una cuestión de 
origen y se han lanzado a perseguir en el pasado recóndito aquello que la teoría de la víctima 
propiciatoria devuelve prácticamente a cada acción del presente.

2

Este texto está protegido por una licencia Creative Commons.

Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar públicamente la obra bajo las siguientes condiciones: 

Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.
No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.
Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia     

Texto completo de la licencia

http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

