Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS- ISSN: 1578-8946

René Girard Girard, René (2002).

I—
2

Veo a Satan caer como un relampago. Barcelona: Anagrama.

Yeo a Satdn caer
como el relampago

Cristian Hormazabal

Universitat Autonoma de Barcelona; cristianh@hotmail.com

¢Pero a quién se lo ocurre hablar de Satan en estos dias? René Girard ha reunido en esta
obra un resumen a la vez sintético y profundo de sus trabajos anteriores. Podria decirse, sin in-
currir en una gran exageracion, que este trabajo completa una trilogia iniciada en “La violencia
y lo sagrado” y secundada por “El chivo expiatorio”. Tampoco es demasiado decir que, lo que
Girard gana en puntualidad y concrecién a la hora de abordar sus tesis, lo pierde en evidencia,
pues ya no esgrime las agudas comparaciones entre los mitos fundacionales, de casi todas las
culturas, y la Pasion de Jesus para extirpar a esta ultima de su estructura sacrificial y otorgarle
un caracter fundacional. Es este un canje apropiado, no solo porque no deja de invitar a la lec-
tura de las pruebas mas fehacientes de publicaciones anteriores, sino porque cuenta con un
prologo, elaborado por James G. Williams, que busca en cierto modo actualizar al lector con
respecto a sus obras anteriores; una suerte de “glosario” de sus términos y argumentos cen-
trales, a saber, la hominizacion del deseo, mimesis, deseo mimético, escandalo, sacrificio y,
esta vez, la concrecion de Satan como autenticacion del deseo mimético en su transito por el
tunel de la violencia indiferenciada y reciproca. Cabe opinar que, en tanto “glosario”, introduce
muy bien al lector en esta antropologia de la religion, pero nada mas.

No adelantemos més los contenidos del libro y pensemos para qué puede servir esta baraja
de conceptos hoy en dia. Hasta ahora, Girard ha abogado por una exploracién profunda, siste-
matica y cientifica de los sacramentos, comparandolos en términos de estructura con los mitos
fundacionales de las mas diversas culturas y diferenciando la Pasion de Cristo del resto de
eventos sacrificiales anteriores y posteriores. La revelacion que trae Jesus, la ruptura, dice es-
te autor, es la de ser la primera victima cuya inocencia es conocida e incluso defendida por
unos pocos cuando, hasta entonces, el pensamiento mitico hacia que todas las victimas de lin-
chamientos colectivos apareciesen como culpables y merecedoras de su castigo. Es ese el
campo de trabajo y el entramado girardiano. Su sustancia Ultima, en cambio, y la respuesta a
la cuestion aqui planteada, se manifiesta en una serie de estructuras, de conceptos dinamicos
(mimesis el mas poderoso de ellos) que invitan a comprender lo social como resultado de un
eterno y ciclico vaivén simbdlico, y no tan simbdlico, entre la violencia y lo sagrado. Su obra no
ha tratado de otorgar sencillamente un caracter funcional a la violencia, como algunos de sus
criticos han querido hacer ver para tildarlo de estructuralista. Seria imposible conformarse con




Athenea Digital - nim. 3 - (primavera 2003) -RESENAS-

una formula de estructura-funciéon que coloque a la violencia como requisito para el restableci-
miento de un orden social, asi sea momentaneo. Comprender la manifestacion de la violencia,
y su funcién en términos generales y cotidianos, bajo la formula de la mimesis tiene que aca-
rrear consecuencias que van mas alla del intelectualismo y las demostraciones de sapiencia.
Consecuencias éticas. Y tal vez lo que hace de Girard uno de esos autores que causan enamo-
ramiento o aversion no sea su redaccion pretenciosa, sus herculeas evidencias ni sus giros
comparativos, en ocasiones acusados de tendeciosos, sino su argumento de fondo: estamos
todos implicados; todos participamos, nos imitamos inadvertidamente en relaciones de rivali-
dad y competencia, y vamos creando verdades transitorias que cada vez duran menos.

Anteriormente, Girard ha expuesto sin reconcomios, con buena retérica y argumentos, la pro-
babilidad de que, en un inicio, los linchamientos colectivos devenidos en mitos, acontecieron
en realidad: que se haya asesinado colectivamente a una victima, en el paroxismo de un proce-
so de indiferenciacion general, de acciones y desquites, de venganza, de brutal rivalidad, inme-
diata, reciproca e interminable y que, con ello, haya vuelto temporalmente la paz y se constitu-
yan los rituales para conmemorar su origen...para recordar de dénde surge el orden estableci-
do. Muchos de sus criticos se han estancado en esta asercion como si fuese una cuestion de
origen y se han lanzado a perseguir en el pasado recéndito aquello que la teoria de la victima
propiciatoria devuelve practicamente a cada accion del presente.

S0ME RIEHTE RESERVED

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons.
Usted es libre de copiar, distribuir y comunicar publicamente la obra bajo las siguientes condiciones:
Reconocimiento: Debe reconocer y citar al autor original.
No comercial. No puede utilizar esta obra para fines comerciales.

Sin obras derivadas. No se puede alterar, transformar, o generar una obra derivada a partir de esta obra.

Resumen de licencia

Texto completo de la licencia



http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/es/legalcode.es
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.1/es/

