
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Los objetos y el acontecimiento. Teoría

de la socialidad mínima

Francisco Javier Tirado Serrano
Universitat Autònoma de Barcelona

¡Lo social es un laberinto! Lo habitamos cada día, lo rondamos... pero no acertamos a describirlo, a  

salir de él, no resolvemos completamente sus enigmas. Los laberintos más antiguos que se conocen 

carecen de puertas, muros, calles y encrucijadas. Son dos los que se mencionan habitualmente. Uno 

es el desierto, definición de lo inefable para sus mayores estudiosos, los tuaregs. ¿Qué decir de éste 

que ya no sepamos? Inmenso, bello y cruel. Y el otro es de origen griego. Se ubica en el plano de la 

geometría y es una línea única, recta, invisible e incesante. En ella se han perdido tantos filósofos...  

Su definición se acerca al pavor. Si Aquiles desea alcanzar una tortuga que se encuentra a varios 

pasos de distancia debe llegar primero al punto que está a mitad de camino entre la posición de 

partida y el animal, y para tocar ese punto se ha de alcanzar previamente el que está entre aquel  

punto medio y el de partida. Y así hasta el infinito. La tortuga es inalcanzable. Aquiles apenas si llega 

a moverse. Titubea, tiembla, se hunde en los puntos medios, se pierde en los intersticios... Pues bien, 

lo social puede añadirse en esta lista.  Su condición de laberinto reside en que desde hace un tiempo 

lo  definimos  como  lo  que  se  re-produce  transformándose.  Aparente  contradicción.  Extraña  y 

misteriosa  paradoja.  Su  aprehensión  es  una  aventura,  su  comprensión  un  desafío  digno  del 

mismísimo Teseo. Pero como ocurre en el mito, necesitaremos algún tipo de hilo para desentrañar 

sus entresijos.

Efectivamente, desde hace un par de décadas, nuevas, sugerentes y atrevidas imágenes definen lo 

social:  diferenciación,  heterogeneidad,  ambivalencia,  fractalidad,  precariedad...  Determinan  una 

atmósfera intelectual. Una posición concreta. Sustituyen las clásicas nociones de unidad, estabilidad, 

pureza y orden. Durante mucho tiempo la única manera de caracterizarlo. Estamos ante un estilo 

reciente, una aproximación que se aleja de las lecturas canónicas de la pregunta por lo social. De 

esta atmósfera de cambio y transformación se desprende un corolario general, ya lo he mencionado: 

lo social es eso que se re-produce cambiando. ¡He ahí nuestro nuevo laberinto! Sobre ese supuesto y 

sus desafíos se formula el presente trabajo. Y la preocupación que lo anima es examinar el cómo de 

tal cambio. Es decir, plantear operadores (los que hacen, las condiciones suficientes) que lo formulen. 

Pero no he prestado atención a cualquier posibilidad. He deseado explorar una senda muy concreta.

Se ha sostenido que la verdadera revolución copernicana se produce en el pensamiento social de la 

mano de una subdisciplina o subgénero: la denominada nueva sociología del conocimiento científico. 

Toda una convulsión. Esta disciplina tiene en su haber argumentos que diluyen viejas tensiones como 

la  que hay entre  la  agencia  y  la  estructura,  o  límites  como los  que diferencian entre  lo  que se  

considera social, natural o tecnológico. No obstante, hay otro aspecto que ha sufrido una profunda 

transformación. A menudo es mencionado, pero todavía no dispone de un análisis pormenorizado. 

Me refiero a la convulsión que sufre el estatus que padecen “los objetos” en el pensamiento social. 

1



Los objetos y el acontecimiento. Teoría de la socialidad mínima
Juan Muñoz

En la potencialidad de tal cambio se enmarca esta tesis. De hecho, sostiene que los objetos son 

operadores que abren el proceso de transformación-reproducción que define lo social. Por tanto, mi 

indagación tiene que ver con la relación entre los objetos y lo social. Pero todavía falta un tercer 

elemento: el acontecimiento. Éste aparece como el mecanismo que explica cómo los primeros se 

relacionan con el segundo. Es más, he intentado mostrar que tanto los objetos como el acontecer 

forman parte constitutiva de la naturaleza de lo social. 

A priori la asociación entre objetos y aconteceres parece extraña. Desde luego, añadiría que incluso 

contraintuitiva.  El  objeto es nuestra imagen de lo  estable,  de lo  definible,  de lo  limitado y de lo 

determinado,  representa  lo  asible;  mas  el  acontecer  remite  a  “algo”  que  es  percibible,  que  se 

aprehende, que se siente,  pero que al  mismo tiempo se escurre,  es la figura de lo inasible.  Sin 

embargo, nada más lejos de la realidad. Entre uno y otro existe una relación antigua, profunda y tal 

vez misteriosa. Si se revisa la definición que Ferrater Mora maneja de los objetos en su popular 

Diccionario de Filosofía aparece la sorpresa. El objeto se piensa como un término multívoco, conduce 

a equívocos y errores. Por una parte significa lo contra-puesto, lo arrojado ante nosotros/as (ob-

jectum), con lo que se convierte en lo otro del sujeto, lo que le objeta y le protesta; y, por otra, es lo 

que se piensa o forma el contenido de un acto de representación con independencia de su existencia 

real. El objeto está fuera físicamente del sujeto, aparece como cosa que no es él, y está, también,  

dentro porque aparece como algo que tampoco es él pero está contenido en algún sistema razón-

acción, mente-materia, etc. Y si recurrimos a su etimología, objectum significa lanzado contra, cosa 

existente fuera de, cosa puesta delante de, y que tiene algún carácter material. Es decir, se ofrece a 

los sentidos. Por tanto, es cierto que el objeto es un no sé qué con cierta permanencia y estabilidad, 

pero su principal rasgo es la sorpresa. Su objeción. Es arrojado-contra, llega o irrumpe con novedad, 

trae  en  definitiva  el  acontecimiento.  ¡Acontece!  Es  una  suerte  de  interrogante  planteado  ante 

nosotros/as. Un horizonte extraño que interpela sin descanso.

Aquí  está  la  relación  objeto-acontecimiento.  Tan  antigua  como  la  definición  misma  del  primero. 

Queda, no obstante, aprehender el papel que tal relación juega en el pensamiento social. Ésa es la 

tarea que emprendo en la primera de las cuatro partes que componen esta tesis. Haciéndome eco de 

una afirmación de Deleuze inspirada en Nietzsche, en éste construyo una pregunta, una posición de 

problema, puesto que si no podemos elaborar nuestros propios interrogantes no tenemos nada que 

decir. En él muestro cómo se prefiguran los contornos de una razón social a partir de  la generación 

de límites y fronteras insalvables. Reviso las formas que adquiere lo social para desgajarse de los 

mitos y del  mundo de la filosofía y entrar a formar parte del  catálogo de cientificidades. En ese 

sentido, examino la noción de “proceso” como forma de la razón social, la de “hecho”, la de “relación”,  

la de “estructura” y la de “sistema”. En esta parte realizo una doble afirmación. En primer lugar arguyo 

que esas formas de la razón social se constituyen sobre una doble exclusión: la del acontecimiento 

como otra forma posible para lo social, por un lado, y la del objeto como elemento a considerar en la  

conceptualización de éste, por otro. En segundo lugar, sostengo que el acontecimiento ha estado 

siempre presente, insoslayable, y que ha sido imposible codificarlo a partir de las formas restantes. 

Pasa otro tanto con los objetos. En tanto que límite último para la acción social siempre han estado 

delimitando un horizonte y por tanto constituyendo todo lo que se da más acá de su presencia. En 

esas afirmaciones se esboza la forma general de mi tesis: pensar lo social a partir del acontecimiento 

y en relación con los objetos, y señalar que ambos tendrían una importante responsabilidad en la 

generación de la diferencia, la novedad y el cambio perpetuo que caracteriza nuestro vivir-en-común. 

Afirmaba  Sartre  que  los  objetos  no  deberían  atraernos  puesto  que  no  son  entidades  vivas, 

sencillamente nos servimos de ellos, los ponemos en su sitio, vivimos entre su ser, los utilizamos... y 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Los objetos y el acontecimiento. Teoría de la socialidad mínima
Juan Muñoz

nada más. Esa actitud es la predominante en el pensamiento social clásico. Y precisamente esa es la 

conclusión de esta sección. En ella se argumenta que se han dado tres grandes formulaciones de la 

relación entre los objetos y la realidad social. La primera, típica de la propuesta weberiana, establece 

que los objetos son un dominio invisible para la definición y formulación de lo social. El objeto puede 

ser depositario de la voluntad de una cultura, pero ni toma ni añade nada a ésta. La segunda aparece 

en  la  obra  de  Durkheim.  Los  objetos  son  espejos,  reflejos  especulares  de  las  propiedades  que 

definen y caracterizan lo social. Operan en las relaciones entre personas como símbolos, signos e 

incluso  señales  de  propiedades  que  posee  el  colectivo  en  sí  mismo.  La  tercera  formulación  la 

tenemos en la tesis materialista de Marx. En ella lo objetual no es más que una suerte de fundamento 

o infraestructura para lo social, una base o sustrato material sobre el que se erige la sociedad. 

En  relación  con  lo  afirmado,  la  segunda  parte  se  abre  con  una  panorámica  de  las  principales 

aproximaciones al universo de los objetos que se han realizado desde la tradición del pensamiento 

social. En sus páginas el significado de “tradición” es muy amplio. De este modo, como introducción 

recojo la conceptualización que hace el surrealismo de los objetos. A continuación reviso algunas 

aproximaciones provenientes de las ciencias humanas: el marxismo, la fenomenología y el trabajo de 

Heidegger. Por último, analizo enfoques propios de las ciencias sociales. El punto de partida son los 

trabajos de la psicología social, que se mueven en una fuerte dualidad: el objeto es primero un útil y 

de aquí proviene su significado, o porque es significado deviene algo útil. Esa dualidad se desvanece 

en las innovaciones de recientes antropologías y arqueologías que consideran el orden objetual como 

un sistema estructurado simbólicamente, es decir, como un discurso o lenguaje silencioso. Pues bien, 

con alguna pequeña diferencia, las aproximaciones revisadas en este capítulo reproducen los tres 

modelos mencionados anteriormente. Aparece un interés por los objetos, es innegable, la prueba es 

que ahí están las formulaciones, pero no existe propiamente una socialidad con o a partir de objetos. 

La  segunda  parte  continúa  con  una  reflexión  sobre  los  proyectos  que  pretenden  elaborar  una 

socialidad con y desde los objetos. He afirmado que el estatus de lo objetual se trastoca en las 

nuevas sociologías del conocimiento científico. Pues bien, este capítulo muestra y abunda en ese 

hecho. Sostengo que se distinguen tres programas que patentizan la mencionada transformación. En 

el  primero  el  objeto  es  la  alteridad  indispensable  para  el  agente  humano.  Destacan  aquí  las 

propuestas de K. Knorr-Cetina y A. Pickering, y su punto de partida es el análisis que G.H. Mead lleva 

a cabo de la relación entre humanos y cosas. El segundo programa invierte esta perspectiva. El 

objeto  es  definido  como  mismidad  del  agente  humano.  Los  planteamientos  ya  clásicos  de  G. 

Canguilhem y los más recientes de B. Latour son dos buenos ejemplos. El último está constituido por 

las aportaciones de D. Haraway y el uso que realiza de la metáfora del cyborg. Su proyecto posee 

una  peculiaridad.  Incorpora  los  objetos  en  las  posibilidades  del  pensamiento  social  después  de 

destruirlos como categoría ontológica. Esta parte finaliza con un capítulo que es algo así como un 

paréntesis.  Plantea  interrogantes  y  temáticas  que  atraviesan  los  tres  proyectos  analizados.  Su 

principal interés es mostrar cómo es posible pensar partiendo del objeto. Bataille, Serres y Heidegger 

son pioneros en una manera muy concreta de aprehender lo social, aproximación que inspira la tesis 

sostenida en estas páginas: intentan alcanzar el “estar-juntos” partiendo del orden objetual. 

La tercera parte de este trabajo es una indagación sobre el acontecimiento. Posee un doble objetivo. 

Por un lado revisar algunos intentos relevantes de definir el pensamiento social a partir del acontecer. 

Y, por otro, revisar dos maneras diferentes de conceptualizar lo que acontece. En ese sentido, habría 

en primer lugar una tradición o campo de juego presidido por G. Tarde en el que encontramos las 

propuestas de Michel Maffesoli, el neopragmatismo y la microsociología. En ella, el acontecer es una 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3



Los objetos y el acontecimiento. Teoría de la socialidad mínima
Juan Muñoz

fuerza misteriosa. Se da, o no lo hace. Irrumpe en la cotidianidad, transformándola completamente, o 

no llega nunca. Y lo que es más importante, carece de materialidad. Es como un gran movimiento o 

pulsión cosmológica. Que ahora la alcanzas aquí, que ya lo pierdes allá, que te atrapa temprano, que 

se demora en llegar... El acontecer sería importante en el vivir-juntos, pero no es más que un hálito o 

suspiro. En segundo lugar tendríamos una corriente bien representada por G.H. Mead y en la que 

aparecen  autores  como  A.N.  Whitehead,  G.  Bachelard  o  G.  Deleuze  y  F.  Guattari.  En  ella  el 

acontecimiento y el orden de lo objetual están relacionados de algún modo. No obstante, el objeto es 

sólo un ingrediente del acontecer. Éste sigue perteneciendo a una dimensión mayor. Es parte de un 

devenir normal, básico y ontológico que sólo se entiende como causa sui. Es un ritmo pautado en lo 

inesperado,  que posee su propia razón interna o inmanente.  Pero tanto su descripción como su 

intelección pasa por los objetos. 

Los capítulos que constituyen la cuarta parte explicitan mi tesis. Se acerca y se aleja de las anteriores 

posiciones. Reconozco su interés e inspiración. Su deuda y la excelencia de los análisis propuestos. 

Pero deseo abrir una nueva dirección, un sentido diferente en la reflexión. Planteo que el objeto, en 

su actualidad o virtualidad, abre el acontecimiento. Y ese acontecimiento desplegado es la socialidad 

mínima, el rasgo más básico del vivir-en-común. Socialidad porque me hago eco de la definición que 

proporciona Mead de ésta en tanto que habitar múltiple, posibilidad de ser varias cosas a la vez, y 

mínima dado que es la producción más básica que aparece en el acontecer. 

Defiendo que la relación entre el objeto y el acontecimiento no es exactamente de causa-efecto, sino 

más  bien  de  razón  suficiente.  El  objeto  sólo  abre  el  acontecer,  no  lo  explica  ni  lo  contiene. 

Habitualmente manejamos y referimos objetos que están presentes en el  mismo momento de su 

acción  o  enunciación.  Están  a  la  vista,  al  alcance  de  las  manos,  son  legibles,  performables, 

manejables, determinables in situ. Ligados a la posición que delimita el aquí y ahora. Pero también 

hay  objetos  que  no  requieren  de  su  actualidad  para  abrir  el  acontecer.  Tocan  en  la  distancia, 

constituyen en la lejanía. Ambos tipos de objetualidades son importantes en mi trabajo. Ambos son 

operadores, traen el acontecer y por tanto la socialidad mínima.

Como debe intuirse propongo una definición de objeto en las páginas de esa sección. El punto de 

partida en esta conceptualización no es el  sujeto o su acción, sino precisamente la trayectoria o 

efecto del movimiento del objeto. Planteo que éste crea el colectivo y del mismo modo que lo objetual  

es simultáneamente  lo que se evade, circula y unifica. Criba de la multiplicidad,  clinamen. Es una 

ruptura, pero al mismo tiempo un núcleo de forma, un atractor, puesto que estabiliza relaciones y 

congela átomos alrededor de un punto o momento. Algoritmo, teoría de lo local y de la circunstancia. 

Es  una  suerte  de  regla  elemental,  de  instrucción  que  hace  mecánica  una  operación:  abrir  el 

acontecimiento. Es el átomo, la forma mínima de la traducción. Ésta no consiste en la representación 

de lo mismo de una manera diferente o divergente. Es la transformación singular y particular que 

deviene con el tránsito de un objeto por un estado u orden de cosas determinado. Es el sentido 

particular que aparece con ese movimiento. En suma, el objeto es un modus operandi. Un nodo que 

establece  lazos  entre  escalas  y  niveles,  entre  dominios  de  experiencia  y  conocimiento.  Delimita 

“pasares” y codifica. El hilo de Ariadna que necesitamos.

La tesis propuesta conlleva dos afirmaciones contraintuitivas. La primera sostiene que los objetos ni 

están situados en el espacio ni en el tiempo. Se sitúan, por el contrario, en un acontecer, y éste  

siempre pone su propia temporalidad y espacialidad: el objeto se da invariablemente en la relación de 

estar-situado-en el acontecimiento. El clásico eje objeto-espaciotiempo se desvanece y su lugar lo 

ocupa la tensión objeto-acontecer. Descubrir y explicar un objeto es entenderlo en el acontecimiento 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 4



Los objetos y el acontecimiento. Teoría de la socialidad mínima
Juan Muñoz

que abre.  La segunda mantiene que lo completamente opuesto al  objeto no es el  sujeto sino la 

estatua.  Ésta es, curiosamente, otro objeto. Uno cuya capacidad de apertura ha sido anulada o 

congelada en la reproducción continua del mismo acontecer.

Finalmente, la tríada que forman el objeto, el acontecer y la socialidad mínima me permiten proponer 

tanto una nueva noción de poder como definir “lo social”. 

Desde la década de los sesenta el poder es relación. Y ella se entiende a partir del modelo que 

proporciona agon. Éste describe una relación gimnástica. Móvil, variable. Se caracteriza por un juego 

de  interpretaciones  y  anticipaciones.  El  arte  de  esa  práctica  no  busca  dominar  sino  anticipar  y 

explotar  las  intervenciones  de  un  “otro”.  Hay  una  perpetua  incorporación  de  contrarios.  Una 

asimilación agónica de ese “otro” basada en la anticipación. La característica distintiva de este poder 

es la producción de individuos. El éxito del juego de movimientos y contra-movimientos es el gobierno 

de la conducta, la acción sobre la acción que desemboca en la producción de un pliegue unívoco: lo 

indivisible, lo individuado. Frente a ese modelo, postulo que está emergiendo una anatomía de poder 

diferente. Es el  diagrama que denomino “poder como prehensión”.  Si  la danza de  agon aspira a 

determinar completamente los movimientos del “otro” gracias a su perfecta pre-visión, la prehensión 

sólo pretende incorporar, capturar, comunicar una potencia. Prehender no es representar o encerrar. 

Tampoco  inscribir  o  pertenecer.  Es,  justamente,  aunar.  Conectar.  Producir  una  superficie  de 

ensamblaje sin desplegar un proceso que altere la singularidad o particularidad de lo prehendido. Es 

decir, en el modelo del poder como prehensión se busca la conectividad, generar la posibilidad de 

transmitir potencialidades de una entidad a otra, de un cuerpo a otro, cercano o distante, no importa. 

De ninguna manera inscribir, y mucho menos producir individuos. Esta anatomía permite la máxima 

capacidad  de  decisión  y  libertad  en  las  entidades  prehendidas  puesto  que,  insisto,  preserva  su 

singularidad.  La  prehensión  genera  entidades engarzables  y,  por  tanto,  divisibles.  Dicho de otro 

modo, genera dividuos. 

Termino este tránsito en el mismo punto que lo abría: lo social y su pregunta. De nuevo el laberinto...  

Pero con unos contornos ciertamente diferentes. Contra el telón de fondo que supone la socialidad 

mínima defino  lo social como la superficie que permite el ensamblaje de determinados cuerpos o 

entidades. Mi  tesis  afirma  que  el  acontecer  abre  la  socialidad  mínima  —una  coordinación  de 

multiplicidades— y que en y sobre ella se genera la superficie de ensamblaje; además, sostiene que 

los objetos son operadores de tal apertura. Pues bien, lo social no inscribe cuerpos o entidades, más 

bien los conecta o engarza. Es el conjunto de condiciones que permite ese ejercicio. Con todo esto, 

en realidad, estoy sosteniendo que el dato más básico en una formación social es la entrada de 

novedad, la producción de aconteceres. Ahí reside el elemento distintivo de cualquier modalidad del 

vivir-en-común. Definir lo social como superficie de ensamblaje implica considerar el acontecimiento 

como un dato esencial, incorporar los objetos en su dinámica de producción y plantear una reflexión 

que gira sobre la formación de esas superficies, su segmentación, coordinación, codificación... Dicho 

de otra manera, implica formular una pregunta y una indagación sobre la generación de dividuos y su 

conexión.

Afirmaba  Bachelard  que  una  idea  no  es  más  que  una  intuición,  y  que  no  se  demuestra,  se 

experimenta.  Y se experimenta multiplicando o incluso modificando las  condiciones de su uso y 

producción. Ése es mi anhelo secreto. Establecer en las páginas de esta tesis las condiciones para 

una  experimentación.  Que conduzca  al  lector/a  a  territorios  inesperados,  insospechados,  tal  vez 

sentar las condiciones para el deleite...

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 5


	Los objetos y el acontecimiento. Teoría de la socialidad mínima

