
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Ricoeur, Paul (1999). La lectura del tiempo pasado: memoria 

y olvido. Madrid: Arrecife Producciones.

Enrique Jubés Barroeta 
Doctorado en Psicología Social. Universitat Autònoma de Barcelona

Este texto surge del seminario impartido por Paul Ricoeur en la Universidad Autónoma de Madrid en 

1996 dentro del programa doctoral. Ricoeur es un autor prolijo que en su extensa obra cuenta con 

textos como Tiempo y Narración I, II y III, Historia y Narratividad, La Metáfora Viva, El Sí mismo como 

Otro, Teoría de la Interpretación, entre otros. 

Este texto en sí mismo es una excelente muestra de intertextualidad. De esta forma el autor introduce 

al  lector  en  los  debates  filosóficos  contemporáneos,  convirtiéndolos  en  interlocutores  de  los 

problemas en cuestión. La aproximación al problema de la temporalidad y el hacer memoria, desde la 

mirada filosófica y política son una de las características centrales del texto.

Así desde las primeras páginas, el autor advierte de dos citas de Aristóteles que influenciarán las 

reflexiones a lo largo del texto, la primera es “la memoria es el tiempo”, extraída de Parva Naturalia y 

la segunda, procedente de la  Física aristotélica (Libro IV), señala que  “Todo cambio es destructor 

(ekstatikón) por naturaleza, y todo se genera y se destruye en el tiempo. Por eso unos le llaman ‘el 

más sabio’,  mientras que otros, como el pitagórico Parón, es muy ignorante (amathéstaton) pues 

olvidamos en  él  (epilanthánontai  en  toútoi)” (222b,  12-17).  Insertando la  investigación  del  propio 

Ricoeur en una relación dialéctica entre los polos de la memoria como ente del tiempo y del olvido en  

cuanto tiempo destructor. 

La organización de los estudios que presenta Ricoeur en este texto gira en torno a la discusión de 

tres aporías fundamentales que afectan el problema de la memoria hasta el punto de reducirlo a algo 

constituido  por  ellas  mismas.  La  primera  se  refiere  al  tratamiento  de  la  memoria  como  una 

“experiencia  eminentemente  individual”,  privada,  interna  a  la  cual  el  sujeto  que la  vivencia  tiene 

acceso privilegiado y es intransferible, “Mis recuerdos son sólo míos, me pertenecen y no los puede 

recordar nadie como yo”; frente a esta postura es casi imposible pensar en una reconciliación con 

fenómenos sociales, colectivos y públicos. 

La segunda aporía se refiere a la relación entre la imaginación en cuanto proceso original y función 

sin referencialidad a huellas temporales y la memoria, que, aunque consista en una representación al 

igual  que la  imaginación,  pretende alcanzar  el  pasado de forma  “objetiva” para serle  lo  más fiel 

posible en la constitución del recuerdo.

1



Reseñas: Ricoeur, 1999
Enrique Jubés Barroeta 

Por  último,  la  tercera  aporía  que se debate  en el  texto  se refiere  a  la  relación que tiende a  la  

patología,  entre  memoria  e  identidad  personal  o  colectiva,  los  problemas  del  “abuso”  o  la 

“insuficiencia”  de  la  memoria.  Para  ello  se  hace  una  interesante  aproximación  a  los  procesos 

terapéuticos de la psicología dinámica. 

Estos tres ejes reflexivos sirven de plataforma para introducir desde las primeras páginas el problema 

del olvido, que, según palabras del autor, ha sido muy descuidado por la filosofía —a excepción de 

Nietzsche—, remitiéndolo exclusivamente a una dimensión conflictiva con la memoria, es decir, “el 

abismo en donde la memoria extrae el recuerdo”.

En  el  primer  estudio,  titulado  “Memoria  individual  y  memoria  colectiva:  rememoración  y 

conmemoración”, se desarrollan los argumentos de la primera aporía, mostrando las insuficiencias de 

la  aproximación  individualista  al  estudio  de  la  memoria  y  desarrollando  la  noción  de  memoria 

colectiva, en primer lugar desde las aportaciones —ya clásicas— de Maurice Halbwachs en su texto 

La mémoire collective y rescatando un texto póstumo de autor, Les cadres sociaux de la memoire. La 

noción  de  identidad  colectiva  propuesta  por  Halbwachs  es,  según  Ricoeur,  sugerente  pero 

problemática: ¿se puede presuponer que cada memoria individual es un punto de vista de la memoria 

colectiva? Si es así, ¿se puede hablar de la constitución de un sujeto colectivo? Para esto se deben 

atribuir las mismas funciones de conservación, de organización y de rememoración que la memoria 

individual. 

Para hacer frente a este problema el autor introduce en la reflexión el problema de la conciencia 

histórica  y  hace uso de las  nociones de  espacio  de la  experiencia y  el  horizonte  de espera de 

Koselleck. La primera sugiere la herencia del pasado en cuya huella de cierto modo se constituyen 

todas  las  aproximaciones  a  los  futuros  posibles.  Ahora  bien,  sólo  puede  existir  “espacio  de  la 

experiencia” si éste está proyectado en el “horizonte de espera”; ambos, irreductibles el uno en el 

otro, constituyen la conciencia histórica. Otra consideración es que el intercambio entre “espacio de 

experiencia” y “horizonte de espera” sólo se puede llevar a cabo en el “presente vivo” de una cultura.  

Este  presente  no es un “corte”  en el  tiempo,  un momento fugaz;  éste  media  la  dialéctica  entre 

“espacio de experiencia” y “horizonte de espera”. Resumiendo, el presente vivo incluye el pasado 

reciente y el futuro inminente. Siendo, de esta forma, la conciencia histórica una noción dinámica que 

se orienta a lo largo del tiempo a través del “horizonte de espera”, afectando correlativamente el 

espacio de experiencia, sea para enriquecerlo o empobrecerlo. Así, la dimensión de historicidad no se 

puede reducir a una mera cronología. El pasado no se encuentra desligado del futuro y el hacer 

memoria  implica  un  diálogo  con  los  tiempos  en  donde  el  pasado  puede  configurar  el  futuro  (o 

viceversa) desde un “presente vivo”.

En el segundo estudio, Ricoeur enfrenta el problema de “La imaginación y la memoria”, analizando 

sus relaciones y su mutua implicación. Defendiendo la tesis que, aunque ambas operaciones cumplen 

funciones similares (hacer presente lo ausente), es necesario introducir la dimensión temporal para 

comprender la especificidad de la memoria. Haciendo un análisis de las aportaciones de Platón y 

Aristóteles al problema de la “huella” de la memoria y su relación con la fiabilidad del recuerdo (en 

contraposición a la ficción de la imaginación), aproximándose a la problemática de los errores de la 

memoria y su relación con “la verdad”.

El  tercer  estudio  se  centra  en  “La  memoria  herida  y  la  historia”,  es  decir,  los  abusos  y  las 

insuficiencias de la memoria y su relación con el olvido y la constitución de la identidad personal y 

colectiva.  Para ello,  el  autor  enmarca la  discusión dentro de los límites del  psicoanálisis  —tanto 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Reseñas: Ricoeur, 1999
Enrique Jubés Barroeta 

teórico como como práctica terapéutica—, en particular con la problemática de la elaboración del 

duelo y el  “trabajo de la memoria”.  En este estudio también se plantean las diferencias entre el 

discurso  de  la  memoria  y  el  discurso  de  la  historia,  ubicándose  en  tres  niveles:  documental, 

explicativo e interpretativo. La historiografía tiene pretensiones de verdad, que la memoria no tiene, 

aunque se ve atrapada en las paradojas que son propias de la memoria y por supuesto de cualquier 

investigación  científica.  El  simple  hecho  de  buscar  pruebas  documentales  se  debe  entender  de 

entrada críticamente, en la medida en que consiste principalmente en la “selección” de testimonios 

del pasado. En el texto, el autor nos pasea por la problemática relación entre historia y memoria,  

tratando de mostrar los aportes de una a la otra en un proceso dialéctico. 

El cuarto estudio introduce al lector en el problema de “El olvido y el perdón”. El autor, para tratarlo, 

divide el olvido en dos niveles: profundo y superficial. En este estudio la dimensión política se hace 

manifiesta, mostrando la relación entre cierto tipo de olvido (olvido activo y evasivo) con prácticas de 

poder  y  dominación,  tomando ejemplos  de  la  vida  política  contemporánea.  De igual  manera,  se 

analiza  el  perdón  en  su  dimensión  política,  cómo  la  deuda  y  la  memoria  de  acontecimientos 

traumáticos  pueden  preformar  prácticas  políticas  determinadas.  Entendiendo  los  procesos  de 

reconciliación social como un pacto de olvido vinculado a la noción de “deuda” social. 

En el último estudio el autor profundiza sobre la naturaleza del pasado, su relación con la memoria y 

la historia, enmarcándolas en el marco de la temporalidad narrativa. Y abriendo el espacio para una 

aproximación de mayor profundidad a la temporalidad del pasado, confrontando principalmente las 

visiones de Agustín y Heidegger. En un intento de liberar a la historia y a la memoria de la metáfora  

de la huella, como señal o marca para restituir precisamente el modo de temporalización del pasado. 

Para  cerrar  este  texto,  se  presenta  un  entrevista  con  Paul  Ricoeur  llevada  a  cabo  por  Gabriel  

Aranzueque, la cual ayuda a precisar las nociones desarrolladas a lo largo del texto, así como a 

aclarar algunas dudas que se desprenden de su lectura.

La lectura  del  tiempo pasado:  memoria  y  olvido es  un texto  provocador  donde uno de los  más 

importantes filósofos de mediados del siglo pasado y principios de éste reflexiona, casi a modo de 

conversación, con los lectores y otros interlocutores sobre problemas fundamentales de la “condición 

humana”, como lo es la temporalidad. Y lo hace de una forma que permite al lector inexperto pero 

interesado introducirse en la historicidad de los debates filosóficos en torno al tiempo, la memoria, el  

olvido y la historia, logrando una confrontación entre el mundo del texto y el mundo del lector que 

alimenta el diálogo temporal de la memoria o, quizás, del olvido.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3


	

