
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Bauman, Zygmunt (1998). La globalización. 

Consecuencias humanas. México D.F.: Fondo 

de Cultura Económica, 1999.

Cristian Hormazabal
Doctorado en Psicología Social. Universitat Autònoma de Barcelona

El término es ya cuando menos familiar. Hay ciertos referentes acaso simbólicos que la acompañan: 

comunicaciones, acceso a información, libre flujo de capitales, propensión a desplazarse “a cualquier 

lugar”, bien sea física o virtualmente. De haber una idea que los atase a todos, tendría que ser la 

disolución de barreras, la ruptura de los límites, distancia cero y tiempo cero, entre lo local y lo global. 

De tratarse de un eslogan publicitario para la globalización, el lema, el leit motif, sería algo así como 

“disfruta ya de todas las posibilidades, ahora a tu alcance..., ¡go global!”. Y No es casual que éstos y 

muchos otros referentes e imágenes que acompañan el sonido de la palabra globalización parezcan 

tan inocentes, productivos e incluso placenteros a los oídos del sujeto dinámico y proactivo de hoy. Lo 

que se toma por globalización, sin embargo, tiene también un lado muy engorroso, tremendamente 

problemático y  lleno de desigualdades e  injusticias.  Es aquí  donde el  trabajo  de Bauman cobra 

importancia. 

¿Qué  significa  que  se  traspasen  mutuamente,  que  se  confundan,  lo  local  y  lo  global?  ¿Qué 

consecuencias tiene la falta de autonomía entre estas dos dimensiones? Si se tratara de la simple 

fusión, permeabilidad, intercambio o generación de rasgos en general entre distintas culturas, pues 

entonces todas las culturas se habrían venido “globalizando” de algún modo y desde siempre. Algo 

distingue la globalización de cualquier otro proceso de interrelación cultural. Muchos creen que es un 

problema de “velocidad” o de “resistencia al cambio”. Y es cierto que demasiados cambios, en los 

lugares más profundos de la cultura, y en poco tiempo, pueden producir precisamente esa sensación 

de extravío tan corriente en nuestros días. (De extravío del sentido del ser o de la vida, quiero decir.) 

Pero el problema no parece originarse allí: hay una diferencia sustancial entre las fusiones culturales 

(violentas  o  pacíficas)  en  las  cuales  se  producen  y  reproducen  más  o  menos  impuesta  o 

subrepticiamente  otros, nuevos, modos de ser y actuar de manera relativamente espontánea, y la 

adaptación de toda diferencia cultural a un solo patrón de orientación quizás demasiado bien definida 

bajo el lema de la “globalización”: el consumismo, que no es sino el punto final de toda la maquinaria 

fundamental de la globalización: la economía. 

Hoy no cuesta nada reconocer que en la economía de mercado, guiada por el paradigma neoliberal,  

el consumo no es para todos. Muy por el contrario —y las cifras saltan a la vista hasta en los informes 

de la ONU—, el consumo debe ser para cada vez menos personas. Aquí, el cambio no es cuestión de 

tiempo; más que descreer que la mundialización del capital —el efecto más visible de la globalización

1



Reseña: Bauman, 1998
Cristian Hormazabal

— sea  imperfecta, tendríamos que funciona muy bien, esto es, para cada vez menos personas: la 

mundialización del capital es el caldo de cultivo para la creación y expansión de grandes monopolios, 

hoy casi lo mismo que las  transnacionales, que no acumulan solamente los modos de producción 

sino que se han sofisticado al punto de tener “capacidad de veto” en las decisiones políticas y afectar 

de forma determinante la evolución socio-cultural de las sociedades (organizando la construcción de 

valores de convivencia social alrededor del consumismo).

Puede ser que la fusión de culturas, o para muchos la hibridación cultural, no se haya visto nunca 

exenta  de  conflictos  en  defensa  de  las  particularidades.  La  globalización,  sin  embargo,  parece 

producir efectos mucho más visibles y, valga la redundancia, mucho más globales. Una posible razón 

es  que  la  expansión  de  la  ideología  política  que  la  sustenta  (para  los  ingenuos,  repito,  una 

“ideología”...  y  una  ideología  que  ni  siquiera  se  esfuerza  en  disimular  su  dogmatismo,  su 

fundamentalismo ni su ortodoxia cuando se trata de organizar lo social en torno al cálculo económico 

a  través  de  la  política)  ha  sido  de  una  violencia  tanto  más  perfecta,  producto  de  un  cambio 

fundamental en el ejercicio del poder como tal, basado también en un cálculo económico: diría que el 

razonamiento, más instrumental que la violencia física, el ataque directo o la imposición del poder, 

además de costosos económicamente y en términos de “imagen internacional”, son inefectivos en sus 

resultados pues siempre terminan generando mecanismos cada vez más sofisticados de resistencia. 

En consecuencia, la violencia opera hoy en día por exclusión y así es mucho más “perfecta” y mucho 

más brutal:  es innecesario (y sobre todo,  costoso) hacer la guerra a los actores locales que les 

representen  obstáculos  a  la  economía  global;  tanto  más  rápido  se  crean  los  dispositivos  para 

excluirlos del plano de su participación en la vida económica, su capacidad de acción social y de 

organización política, dejándolos a merced de  su propio  desempleo o  su  hambre (por parte de lo 

económico),  su  inadaptación o su propensión a delinquir (de lo social) y a su marginación (de lo 

político). 

Toda esta operación depende, y mucho, de la participación del Estado. Los gobiernos locales deben 

encargarse de la “flexibilización laboral”, es decir, de la desregulación de todos los mecanismos de 

seguridad social que hacen la mano de obra más costosa; de la “seguridad jurídica”, o sea, de la 

garantía de libertad de funcionar sobre el  territorio indistintamente de que su superioridad pueda 

resultar  devastadora  para  la  producción  local,  o  asegurar  libertades  para,  en  caso  de  peligro, 

“despegar” en busca de otros territorios más favorables sin cargas ni responsabilidades sobre las 

consecuencias locales como, por ejemplo, los despidos masivos hoy tan corrientes. También debe 

asegurar una moneda estable y bajos índices de inflación, aunque ello conlleve a la merma de la 

producción nacional o del poder adquisitivo; debe mantener bajos los niveles de delincuencia. En fin, 

el  subcomandante  Marcos  encontró  la  metáfora  perfecta:  los  gobiernos  se  han  reducido  a  ser 

guardias de seguridad para las grandes transnacionales. 

Y tendrían “razón” quienes arguyen que todo es a favor de la competitividad, la eficiencia y los bajos 

costos para el consumidor final, de no ser porque hay cada vez menos consumidores finales. 

Pero  basta  ya  de  provocaciones.  Bauman,  sociólogo,  explora  las  consecuencias  humanas  de la 

indiferenciación entre lo local y lo global. Quizás el valor principal de su trabajo esté en lo atinado y 

afilado del análisis, pleno de descubrimientos y de sorpresas que no se despegan jamás de la vida 

más cotidiana. Su carencia está, me atrevería a apuntar, en ser suficientemente sociológico como 

para no alcanzar a “tocar” el rol sustantivo de las personas en este fenómeno, lo cual no quita que 

Globalización sea hoy por hoy una lectura obligatoria.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2


	

