Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Culturalisme. Psicologia social de la

diferencia cultural

Joel Feliu i Samuel-Lajeunesse
Universitat Autonoma de Barcelona

La “raca” era, diuen, un fet biologic, un fet pero al qual no s’havia de donar importancia, almenys en el
discurs antiracista. Perd ara no é€s ni tan sols un fet; el concepte, diuen, no se sosté. La cultura és ara
també un fet, una dada més de la realitat humana. Amb un caracter d’evidencia inquestionable, fins i
tot I'adopten molts corrents de les ciéncies socials: psicologia cultural, geografia cultural, una historia
cultural, una sociologia cultural i la sintesi de tot aix0, que sén els estudis culturals. Alguna cosa, que
podriem segurament anomenar culturalisme, esta passant.

El discurs sobre la diferéncia cultural simplifica molt, pero no ho fa de manera innocent, ho fa
classificant, és a dir que atribueix a diferents persones diferents comportaments perque pertanyen a
diferents cultures. Funciona aleshores com la raca, la mimetitza, juga el mateix joc de llenguatge; si ja
no podem parlar de races perqué fa lleig, parlem de cultures i aleshores podrem continuar
classificant, simplificant i, per tant, discriminant, matant sovint, com ho feiem abans.

| encara ha estat més estrany que durant els Ultims anys la nocié de cultura s’ha anat consolidant fora
de l'antropologia, tant en el terreny politic com en la resta de ciéncies socials, com un element
imprescindible per a comprendre les accions humanes, una variable fora de tota discussié. El
culturalisme és ara quasi més que un dogma, €s una evidéncia dels sentits. Les cultures es veuen a
tot arreu, i tothom se sent capag d'identificar-les en qualsevol moment i situacid. Per0 si existeixen
hem de poder pensar qué son exactament, i aqui retornem al problema d’abans: la cultura acaba
essent sempre un conglomerat d’altres coses: costums, tradicions, produccions materials, tecnologia,
institucions socials, creences religioses, llenguatges... Per aix0, quan en la literatura més o menys
critica dels estudis culturals o de la psicologia cultural, s’afirma que la cultura no és essencial, que no
€s una realitat dura, siné que és fluida, dinamica, de fronteres borroses i canviants, s'esta cometent
I'error de pensar que continua essent alguna cosa. En lloc de pensar que potser no és indispensable
ni valués, ni tan sols interessant d’agafar tot el conjunt de productes que els humans produim en la
interaccié i dotar-los d’'una certa coheréncia i atribuir-los a una innecessaria dimensio cultural Gnica.

Si aix0 passa, si insistim a pensar en la dimensio cultural, €és perqué un altre cop estem mimetitzant el
discurs bioldgic, ja ho vam fer quan vam voler parlar de cultura en lloc de raga (concretament un dels
primers va ser Franz Boas, el primer antropoleg culturalista, el primer que es va posar com a missio
de lluitar contra I'extincié de les cultures auténtiques, perd també el primer que es va enfrontar
directament al discurs biologicista de la raca). Ara ho fem quan parlem de memes enfront de genes, o
guan parlem de cultura versus natura. Posem un concepte simple davant d’'un concepte que ens
sembla simple per tal de tenir la mateixa “legitimitat”, entre cometes. Es com si creguéssim que l'altre
terreny, el biologic, és un terreny unificat i coherent, amb una série de processos ben delimitats, una




Culturalisme. Psicologia social de la diferéncia cultural
Joel Feliu

série de metodologies clares, i una série de conceptes clars, i volguéssim fer el mateix, sense veure
gue estem reproduint una imatge que no existeix (la ciéncia natural no és com l'acabo de descriure);
sembla més aviat que oposar la cultura a la natura és la manera amb que la ciéncia social projecta les
seves propies dificultats quan és incapa¢ de pensar la complexitat del seu terreny d'estudi. Aixi
doncs, en veure que els altres ho tenen clar, diem que nosaltres també, i que si hi ha una dimensié
genetica aleshores n’hi ha d’haver una de cultural igualment, fluida pero cultural.

Tanmateix, I'iinica cosa que aconseguim, amb aquesta insisténcia a pensar que hi ha una dimensié
cultural intrinseca de I'ésser huma, és permetre que la cultura sobrevisqui com un element
classificador més, perqué resulta que el mon modern és classificador, i neix per la voluntat de
classificar, plantes o persones, el que sigui, perd que estigui ordenat, llest per a poder ser explotat.
Per més critic que hagi estat el discurs culturalista en el seu moment de gloria, després de la Segona
Guerra Mundial, no podem reproduir-lo cinquanta anys després pensant que podrem controlar els
efectes d’aquest discurs i convertir-lo en una eina Util academicament i innocent politicament.

Per aquestes raons, el que provo de fer a la tesi és sortir d'aquesta catifa que el discurs culturalista
ens ha posat sota els peus als “progres” de la postmodernitat.

La idea principal de la tesi és que vivim en un estat de coses “culturalista”, és a dir, que vivim en la
creenga en l'existéncia de cultures. El culturalisme assumeix, en diferents graus i mesures, que les
persones s’organitzen en grups culturals, és a dir, que una persona es pot descriure, explicar i valorar
en termes de la cultura o cultures de les quals forma part, i que totes les cultures sén iguals quant al
seu estatus ontologic i, per tant, probablement igual de valuoses i respectables (almenys en un
cataleg de diversitat humana, pero els catalegs son abstraccions que sempre deixen fora el marc de
relacions de poder que constitueixen les cultures en un moment historic determinat).

La tesi consisteix en la descripcio critica d’aquesta situacio i els seus efectes, aixi com en la defensa
de la hipotesi que la cultura és una construccié social i no pas I'espai “donat” o “real” des del qual els
grups construeixen la realitat.

Per tal de sostenir aquesta hipotesi, en primer lloc, recordo que la idea de cultura és un concepte
modern, amb un origen concret i uns usos definits en un context historic i politic precis: la modernitat
capitalista. Un recorregut historic en el qual es consolida (es torna solida) i que ocupa, a poc a poc
pero de forma inexorable, I'espai discursiu de la descripcio, I'explicacio i I'avaluacio dels diferents
grups socials. La cultura acaba sent un concepte totalitzador que es constitueix en I'espai, neutre, a
I'interior del qual tenen lloc els processos historics i socials. Esdevé “tan sols” el terreny damunt del
qgual es dirimeixen les relacions de poder. En canvi, defensar que la cultura és una construccié social
permet retornar-la a I'espai de fabricacié “huma” del qual no hauria d’haver sortit, desdivinitzar-la. |
invertir la concepci6 habitual que alld social és un producte cultural per tal d’afirmar el contrari: que
allo cultural és un producte social. Que no és que les relacions de poder tinguin lloc a l'interior d’'un
marc cultural preexistent, siné que és la cultura la que és un producte d’aquestes relacions de poder.
Cultura i societat no sén conceptes equivalents, com quan es parla de I'animacié sociocultural, o de
I'ambit sociocultural perqué no se sap com distingir-los; la cultura o, millor dit, les diferéncies culturals
sén un producte de la vida en societat, aqui i ara.

D’aquesta manera, la idea que la realitat de la cultura no és siné una construccié social permet
analitzar-ne criticament els efectes que produeix en la gestié dels individus moderns. Sobretot els
efectes de categoritzaci6 i de legitimacio dels prejudicis i de la discriminacié que provoca.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Culturalisme. Psicologia social de la diferéncia cultural
Joel Feliu

En resum, la idea de la tesi és que la nocié de cultura legitima determinades construccions, que
permeten determinades relacions de poder, en elaborar suposades descripcions objectives d'un cert
estat de les coses (tal com també fan les idees de raga, sexe o individu). Per aquesta rag, a la tesi es
proposa que si es vol treballar en i per a una psicologia social critica aquesta no pot partir de la base
del culturalisme per a fer-ho. Aixd es concreta al llarg de la tesi en el plantejament dels problemes,
dels efectes, que comporta I'Us d’arguments culturalistes en alguns espais habituals de critica politica
com ara la critica relativista al realisme, la critica al racisme, la critica a les visions essencialistes de la
cultura, la critica a la globalitzacié, i, finalment, la critica a la identitat Gnica i autdbnoma del subjecte
modern.

= La critica relativista al realisme pateix problemes seriosos quan es transforma en
relativisme cultural, ja que es desqualifica com a relativisme en reificar la cultura com
I'espai de la diferéncia humana per excel-léncia i en extreure-la del cataleg de fendomens a
relativitzar.

= La critica al racisme, si es fa des del culturalisme, només aconsegueix que I'extrema dreta
guotidiana canvii de vocabulari i continui realitzant les mateixes practiques.

= La critica a les visions essencialistes de la cultura no sembla adonar-se que no n’hi ha
prou d’'afirmar que no es té una visié essencial de la cultura, sin6 que cal una practica
consequent amb aquesta afirmacié. Massa sovint el primer pas abans de recordar-nos que
determinades persones sén d’'una cultura concreta és la simple afirmacié que “jo no soc
culturalista, pero...".

= Lacritica a la globalitzacié reifica la diferéncia cultural quan assumeix que la defensa de la
propia cultura és l'espai de resisténcia ideal a la globalitzacié i es converteix en un
instrument de defensa de les esséncies locals. Cosa que, per cert, oblida que si
precisament alguna cosa interessa a la globalitzacié capitalista és la creacié de nous
mercats de consum especialitzats i amb el menor poder politic possible.

= |, finalment, els treballs sobre la identitat, els quals no haurien de partir de la cultura com
un component més de la identitat, sin6 com un discurs que legitima determinades accions
que un realitza sobre si mateix i sobre els altres. El reconeixement d’una identitat cultural
diferenciada no és la solucio a la buidor postmoderna.

El perqué la cultura provoca tots aquests problemes, és relativament facil de rastrejar en la historia
del concepte i en el seu Us academicoquotidia. En primer lloc, cal recordar que les cultures no son
una realitat que un es troba passejant pel mon, sindé que sén un concepte, cosa que s’'oblida sovint.
La cultura té, per tant, una historia especifica, millor encara: recent. Es un concepte modern, com el
de raca, el de sexe o el de classe, i occidental. El seu origen no és, per tant, ni pur ni neutre, sind que
es troba marcat pels problemes i les necessitats d’aquells que el comencaren a fer servir a partir del
s. xviil. | no hem de deixar de banda que la major part dels problemes de la ciéncia il-lustrada eren
problemes de classificacié, és més: de classificacié jerarquica, tant si es tractava de fongs com de
civilitzacions.

El concepte de cultura autoritza la discriminacié perqué provoca la classificacid, almenys quan hi ha
relacions de poder asimeétriques, que és la nostra situacié actual. Organitza els humans en conjunts
coherents, més semblants entre ells els de fora que els de dins, i aix0 tant a la rambla del Raval com
a la Universitat Autdbnoma de Barcelona. Si no, per quina rad Ultimament I'antropodleg, socioleg o

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3



Culturalisme. Psicologia social de la diferéncia cultural
Joel Feliu

psicoleg social que fa etnografia busca preferentment i molt activament els significats compartits per
la comunitat que estudia? Tanmateix, a ningd no se li pot escapar que, en aquestes condicions, la
cultura no és un producte de la recerca, sind un a priori. Alguna cosa que es pressuposa. |, per tant,
un resultat al qual s’arriba forcosament. Per aix0 no és exagerat dir que quan I'académia, que som
tots, “retroba” la diferéncia cultural, aleshores també simultaniament contribueix al consegient
intercanvi d'insults, pedres i trets entre la gent “diferent”, entre cometes. Francament, no és el mateix
barallar-se amb algu disposant del repertori interpretatiu de la cultura, legitimat per 'académia, que no
tenint-lo. Hi ha una diferéncia de poder considerable entre qui pot esgrimir I'acusacié de diferéncia
cultural i qui no pot fer-ho.

Per aix0 la proposta de la tesi, absurda probablement, és que ja que encara no ha triomfat del tot la
cultura com a concepte explicatiu en les nostres disciplines socials, tot i que falta ben poc potser,
caldria fer un esfor¢ per a no usar-la. Que n'admetem el caracter simplificador, la poca dignitat i que
ens esforcem a buscar alguna altra manera de pensar la diferéncia i la diversitat humanes, més
complexa, de fet més respectuosa amb la idea mateixa de la diversitat.

Si deixem que la cultura es fiqui en el nivell d’explicacié socioldgic i donem poder a una cosa que no
€s més que una classificacio arbitraria, aleshores convertirem la psicologia social en I'espai de
fabricacié de prejudicis i estereotips i no, com havia estat fins ara, de formes millors o pitjors, en
I'espai per a combatre’ls.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 4



	Culturalisme. Psicologia social de la diferència cultural

