
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Culturalisme. Psicologia social de la

diferència cultural

Joel Feliu i Samuel-Lajeunesse
Universitat Autònoma de Barcelona

La “raça” era, diuen, un fet biològic, un fet però al qual no s’havia de donar importància, almenys en el  

discurs antiracista. Però ara no és ni tan sols un fet; el concepte, diuen, no se sosté. La cultura és ara 

també un fet, una dada més de la realitat humana. Amb un caràcter d’evidència inqüestionable, fins i  

tot l’adopten molts corrents de les ciències socials: psicologia cultural, geografia cultural, una història 

cultural, una sociologia cultural i la síntesi de tot això, que són els estudis culturals. Alguna cosa, que 

podríem segurament anomenar culturalisme, està passant.

El  discurs  sobre  la  diferència  cultural  simplifica  molt,  però  no  ho  fa  de  manera  innocent,  ho  fa 

classificant, és a dir que atribueix a diferents persones diferents comportaments perquè pertanyen a 

diferents cultures. Funciona aleshores com la raça, la mimetitza, juga el mateix joc de llenguatge; si ja  

no  podem  parlar  de  races  perquè  fa  lleig,  parlem  de  cultures  i  aleshores  podrem  continuar 

classificant, simplificant i, per tant, discriminant, matant sovint, com ho fèiem abans.

I encara ha estat més estrany que durant els últims anys la noció de cultura s’ha anat consolidant fora 

de l’antropologia,  tant  en el  terreny polític  com en la  resta de ciències socials,  com un element 

imprescindible  per  a  comprendre  les  accions  humanes,  una  variable  fora  de  tota  discussió.  El 

culturalisme és ara quasi més que un dogma, és una evidència dels sentits. Les cultures es veuen a 

tot arreu, i tothom se sent capaç d’identificar-les en qualsevol moment i situació. Però si existeixen 

hem de poder pensar què són exactament, i aquí retornem al problema d’abans: la cultura acaba 

essent sempre un conglomerat d’altres coses: costums, tradicions, produccions materials, tecnologia, 

institucions socials, creences religioses, llenguatges... Per això, quan en la literatura més o menys 

crítica dels estudis culturals o de la psicologia cultural, s’afirma que la cultura no és essencial, que no 

és una realitat dura, sinó que és fluida, dinàmica, de fronteres borroses i canviants, s’està cometent 

l’error de pensar que continua essent alguna cosa. En lloc de pensar que potser no és indispensable 

ni valuós, ni tan sols interessant d’agafar tot el conjunt de productes que els humans produïm en la 

interacció i dotar-los d’una certa coherència i atribuir-los a una innecessària dimensió cultural única.

Si això passa, si insistim a pensar en la dimensió cultural, és perquè un altre cop estem mimetitzant el  

discurs biològic, ja ho vam fer quan vam voler parlar de cultura en lloc de raça (concretament un dels  

primers va ser Franz Boas, el primer antropòleg culturalista, el primer que es va posar com a missió 

de lluitar  contra  l’extinció  de les  cultures autèntiques,  però també el  primer  que es va enfrontar 

directament al discurs biologicista de la raça). Ara ho fem quan parlem de memes enfront de genes, o 

quan parlem de  cultura versus  natura.  Posem un concepte simple davant d’un concepte que ens 

sembla simple per tal de tenir la mateixa “legitimitat”, entre cometes. És com si creguéssim que l’altre 

terreny, el biològic, és un terreny unificat i coherent, amb una sèrie de processos ben delimitats, una 

1



Culturalisme. Psicologia social de la diferència cultural
Joel Feliu

sèrie de metodologies clares, i una sèrie de conceptes clars, i volguéssim fer el mateix, sense veure 

que estem reproduint una imatge que no existeix (la ciència natural no és com l’acabo de descriure); 

sembla més aviat que oposar la cultura a la natura és la manera amb què la ciència social projecta les 

seves pròpies  dificultats  quan és incapaç de pensar  la  complexitat  del  seu terreny d’estudi.  Així 

doncs, en veure que els altres ho tenen clar, diem que nosaltres també, i que si hi ha una dimensió 

genètica aleshores n’hi ha d’haver una de cultural igualment, fluida però cultural.

Tanmateix, l’única cosa que aconseguim, amb aquesta insistència a pensar que hi ha una dimensió 

cultural  intrínseca  de  l’ésser  humà,  és  permetre  que  la  cultura  sobrevisqui  com  un  element 

classificador  més,  perquè  resulta  que  el  món modern  és  classificador,  i  neix  per  la  voluntat  de 

classificar, plantes o persones, el que sigui, però que estigui ordenat, llest per a poder ser explotat. 

Per més crític que hagi estat el discurs culturalista en el seu moment de glòria, després de la Segona 

Guerra Mundial, no podem reproduir-lo cinquanta anys després pensant que podrem controlar els 

efectes d’aquest discurs i convertir-lo en una eina útil acadèmicament i innocent políticament.

Per aquestes raons, el que provo de fer a la tesi és sortir d’aquesta catifa que el discurs culturalista 

ens ha posat sota els peus als “progres” de la postmodernitat.

La idea principal de la tesi és que vivim en un estat de coses “culturalista”, és a dir, que vivim en la  

creença en l’existència de cultures. El culturalisme assumeix, en diferents graus i mesures, que les 

persones s’organitzen en grups culturals, és a dir, que una persona es pot descriure, explicar i valorar 

en termes de la cultura o cultures de les quals forma part, i que totes les cultures són iguals quant al 

seu estatus  ontològic  i,  per  tant,  probablement  igual  de valuoses i  respectables  (almenys en un 

catàleg de diversitat humana, però els catàlegs són abstraccions que sempre deixen fora el marc de 

relacions de poder que constitueixen les cultures en un moment històric determinat).

La tesi consisteix en la descripció crítica d’aquesta situació i els seus efectes, així com en la defensa 

de la hipòtesi que la cultura és una construcció social i no pas l’espai “donat” o “real” des del qual els 

grups construeixen la realitat.

Per tal de sostenir aquesta hipòtesi, en primer lloc, recordo que la idea de cultura és un concepte 

modern, amb un origen concret i uns usos definits en un context històric i polític precís: la modernitat 

capitalista. Un recorregut històric en el qual es consolida (es torna sòlida) i que ocupa, a poc a poc 

però de forma inexorable, l’espai discursiu de la descripció, l’explicació i l’avaluació dels diferents 

grups socials. La cultura acaba sent un concepte totalitzador que es constitueix en l’espai, neutre, a 

l’interior del qual tenen lloc els processos històrics i socials. Esdevé “tan sols” el terreny damunt del 

qual es dirimeixen les relacions de poder. En canvi, defensar que la cultura és una construcció social 

permet retornar-la a l’espai de fabricació “humà” del qual no hauria d’haver sortit, desdivinitzar-la. I 

invertir la concepció habitual que allò social és un producte cultural per tal d’afirmar el contrari: que 

allò cultural és un producte social. Que no és que les relacions de poder tinguin lloc a l’interior d’un  

marc cultural preexistent, sinó que és la cultura la que és un producte d’aquestes relacions de poder. 

Cultura i societat no són conceptes equivalents, com quan es parla de l’animació sociocultural, o de 

l’àmbit sociocultural perquè no se sap com distingir-los; la cultura o, millor dit, les diferències culturals  

són un producte de la vida en societat, aquí i ara.

D’aquesta manera,  la idea que la realitat  de la cultura no és sinó una construcció social  permet 

analitzar-ne críticament els efectes que produeix en la gestió dels individus moderns. Sobretot els 

efectes de categorització i de legitimació dels prejudicis i de la discriminació que provoca.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Culturalisme. Psicologia social de la diferència cultural
Joel Feliu

En resum, la idea de la tesi és que la noció de cultura legitima determinades construccions, que 

permeten determinades relacions de poder, en elaborar suposades descripcions objectives d’un cert 

estat de les coses (tal com també fan les idees de raça, sexe o individu). Per aquesta raó, a la tesi es 

proposa que si es vol treballar en i per a una psicologia social crítica aquesta no pot partir de la base 

del culturalisme per a fer-ho. Això es concreta al llarg de la tesi en el plantejament dels problemes, 

dels efectes, que comporta l’ús d’arguments culturalistes en alguns espais habituals de crítica política 

com ara la crítica relativista al realisme, la crítica al racisme, la crítica a les visions essencialistes de la 

cultura, la crítica a la globalització, i, finalment, la crítica a la identitat única i autònoma del subjecte 

modern.

 La  crítica  relativista  al  realisme  pateix  problemes  seriosos  quan  es  transforma  en 

relativisme cultural,  ja que es desqualifica com a relativisme en reificar la cultura com 

l’espai de la diferència humana per excel·lència i en extreure-la del catàleg de fenòmens a 

relativitzar.

 La crítica al racisme, si es fa des del culturalisme, només aconsegueix que l’extrema dreta 

quotidiana canviï de vocabulari i continuï realitzant les mateixes pràctiques.

 La crítica a les visions essencialistes de la cultura no sembla adonar-se que no n’hi ha 

prou d’afirmar que no es té una visió essencial de la cultura, sinó que cal una pràctica 

conseqüent amb aquesta afirmació. Massa sovint el primer pas abans de recordar-nos que 

determinades persones són d’una cultura concreta és la simple afirmació que “jo no sóc 

culturalista, però...”.

 La crítica a la globalització reifica la diferència cultural quan assumeix que la defensa de la 

pròpia  cultura  és  l’espai  de  resistència  ideal  a  la  globalització  i  es  converteix  en  un 

instrument  de  defensa  de  les  essències  locals.  Cosa  que,  per  cert,  oblida  que  si 

precisament  alguna cosa interessa a  la  globalització  capitalista  és  la  creació  de nous 

mercats de consum especialitzats i amb el menor poder polític possible.

 I, finalment, els treballs sobre la identitat, els quals no haurien de partir de la cultura com 

un component més de la identitat, sinó com un discurs que legitima determinades accions 

que un realitza sobre si mateix i sobre els altres. El reconeixement d’una identitat cultural 

diferenciada no és la solució a la buidor postmoderna.

El perquè la cultura provoca tots aquests problemes, és relativament fàcil de rastrejar en la història 

del concepte i en el seu ús academicoquotidià. En primer lloc, cal recordar que les cultures no són 

una realitat que un es troba passejant pel món, sinó que són un concepte, cosa que s’oblida sovint. 

La cultura té, per tant, una història específica, millor encara: recent. És un concepte modern, com el 

de raça, el de sexe o el de classe, i occidental. El seu origen no és, per tant, ni pur ni neutre, sinó que  

es troba marcat pels problemes i les necessitats d’aquells que el començaren a fer servir a partir del  

s. XVIII. I no hem de deixar de banda que la major part dels problemes de la ciència il·lustrada eren 

problemes de classificació, és més: de classificació jeràrquica, tant si es tractava de fongs com de 

civilitzacions.

El concepte de cultura autoritza la discriminació perquè provoca la classificació, almenys quan hi ha 

relacions de poder asimètriques, que és la nostra situació actual. Organitza els humans en conjunts 

coherents, més semblants entre ells els de fora que els de dins, i això tant a la rambla del Raval com 

a la Universitat  Autònoma de Barcelona. Si no, per quina raó últimament l’antropòleg, sociòleg o 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3



Culturalisme. Psicologia social de la diferència cultural
Joel Feliu

psicòleg social que fa etnografia busca preferentment i molt activament els significats compartits per 

la comunitat que estudia? Tanmateix, a ningú no se li pot escapar que, en aquestes condicions, la 

cultura no és un producte de la recerca, sinó un a priori. Alguna cosa que es pressuposa. I, per tant, 

un resultat al qual s’arriba forçosament. Per això no és exagerat dir que quan l’acadèmia, que som 

tots,  “retroba”  la  diferència  cultural,  aleshores  també  simultàniament  contribueix  al  consegüent 

intercanvi d’insults, pedres i trets entre la gent “diferent”, entre cometes. Francament, no és el mateix  

barallar-se amb algú disposant del repertori interpretatiu de la cultura, legitimat per l’acadèmia, que no 

tenint-lo. Hi ha una diferència de poder considerable entre qui pot esgrimir l’acusació de diferència 

cultural i qui no pot fer-ho.

Per això la proposta de la tesi, absurda probablement, és que ja que encara no ha triomfat del tot la 

cultura com a concepte explicatiu en les nostres disciplines socials, tot i que falta ben poc potser,  

caldria fer un esforç per a no usar-la. Que n’admetem el caràcter simplificador, la poca dignitat i que 

ens esforcem a buscar alguna altra manera de pensar la diferència i  la diversitat  humanes, més 

complexa, de fet més respectuosa amb la idea mateixa de la diversitat.

Si deixem que la cultura es fiqui en el nivell d’explicació sociològic i donem poder a una cosa que no  

és  més  que  una  classificació  arbitrària,  aleshores  convertirem la  psicologia  social  en  l’espai  de 

fabricació de prejudicis i estereotips i no, com havia estat fins ara, de formes millors o pitjors, en 

l’espai per a combatre’ls.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 4


	Culturalisme. Psicologia social de la diferència cultural

