Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

La afectividad

colectiva

Fernandez Christlieb, Pablo (2000). La afectividad colectiva.
México D.F.: Taurus.

Quan el llibre de psicologia és una obra d’art, comprendre i sentir esdevenen el
mateix

Joel Feliu i Samuel-Lajeunesse i Adriana Gil Juarez
Universitat Autbnoma de Barcelona i Universitat Oberta de Catalunya

El contingut de la realitat psiquica és literatura, puix que és llenguatge amb forma. Per tant,
comprendre’l no ve donat per les dades que ens proporciona siné per la seva forma, pels termes
utilitzats, la sintaxi, la manera de parlar o pensar, per la trama... La comprensié és el moment en qué
el pensament i el sentiment tenen la mateixa forma i per tant la persona adquireix la mateixa forma
gue la realitat, és la sensacio d’estar complet, la supressio de les ruptures incomodes i inquietants
entre un mateix i el mon (p. 148)".

Per tal de mostrar-ho, I'autor del llibre opta per escriure una obra d’art. Malauradament com que
I'experiéncia estética ha de ser al més completa possible, ja que tendeix a la recerca d'un efecte de
transformacio global de I'espectador, per a comprendre bé aquesta obra caldria també sentir la veu
d’en Pablo llegint en veu alta el que ha escrit en silenci, com es fa de vegades en la literatura “de
ficcio”, perd mai en la literatura cientifica. Es curiés com la veu és present en la sensacié de
comprensid. Sentir en Pablo explicar-nos o llegir-nos un fragment del seu llibre, com va fer al ler
Congrés de Doctorands/es en Psicologia Social que va tenir lloc a Barcelona en el mateix moment en
gué apareixia el llibre a Méxic, no és el mateix que llegir-lo. | encara, els que hem tingut la sort de
sentir-lo podem rememorar la seva veu, les seves pauses, els seus emfasis, el seu accent i podem
convertir I'experiéncia de llegir en una experiéncia multimédia. Perd ens podem preguntar queée
s’entendria del llibre sense aquest recurs. No cal ni dir que no és que calgui conéixer personalment
l'autor per a comprendre un llibre, perd si quan aquest llibre és una obra d’art. Un no es pot treure
facilment de sobre la sensacio que la comprensio esta vinculada al coneixement de I'autor i que, si
no, I'experiéncia és incompleta, perqué el sentit que genera de cop el seu discurs no s'esgota en
I'objecte “llibre”, ni tan sols en les diferents lectures que se'n poden fer, I'experiéncia és una
experiéncia afectiva, que juga, questiona, reforca, recrea i trastoca la propia afectivitat, és una
experiencia afectiva. Pero tot i aixo val la pena llegir-lo. | tant.

Val la pena perque, per a les persones poc amigues dels essencialismes, sentir que una forma és una
modalitat de comprensié com qualsevol altra i que, per tant, els sentiments ni estan lliures de

! Les referencies a pagines que no mencionen de quin llibre es tracta s6n sempre del llibre revisat.




Resenfas: Christlieb, 2000
Joel Feliu y Adriana Gil

prejudicis ni son formes genuines de I'expressié humana ni sorgeixen desvinculats del mén en qué
habiten, és una experiéncia francament gratificant, i massa sovint ho oblidem. Qualsevol que mostri
gue la realitat €s un procés en construccié ens proporciona sempre una certa satisfaccié personal i
col-lectiva, perd quan es tracta del terreny emocional, o millor dit afectiu, per a continuar parlant amb
vocabulari col-lectivista, encara més, perqué és un terreny que solem deixar de banda sovint, quan de
fet també es tracta d'un procés en construccio, és eminentment social. | tot i que l'autor no és
construccionista del tot ja que un cert realisme I'ocupa de tant en tant, sempre és una experiéncia
esteética, sentir un acord, sentir la semblanca i 'harmonia en els arguments, sentir en definitiva la
complicitat entre els raonaments...

Cultura, societat, ciutat, situacio i afectes s6n sindnims, perqué son formes (p.14). Formes els limits
de les quals es poden precisar faciliment. Perd0 no pensant-los sind sentint-los. Segurament els
afectes serien una cosa molt més clara si no n’haguéssim decidit el contrari. Sentir és tan facil com
parlar, tanmateix, mentre que quan parlem ens fa la impressié que ens entenem, quan sentim ens
agrada jugar a sentir-nos confusos, a negar que I'afecte pugui ser també un espai de comprensio.
Pero no es tracta només d’aixo, ja que si hem arribat a entendre que la parla és més un espai de
construccio de realitat que no pas de comunicacié, aleshores no hauria de ser tan dificil entendre que
I'afecte tampoc no és cap espai d’expressio de suposats processos interns de l'individu, sin6é que els
sentiments s6n també moments i espais de construccié col-lectiva de realitat. Aixi, de la mateixa
manera que som habitants de cultures, societats, ciutats i situacions diverses, també som habitants
dels nostres sentiments. Aquests no sorgeixen del nostre interior siné que ens envolten, formen part
de la realitat en qué vivim, la que hem inventat entre tots, i hi entrem a dins com qui obre una porta i
entra en una cambra qualsevol. Sortir-ne, perd, no és tan dificil sempre que entenguem que cal sortir
per una altra porta i no per la mateixa per la qual un ha entrat, que per cert ja no existeix. Ser habitant
d’un sentiment és com ser-ho d’una situacio, una vegada a dins no hi ha res a fer excepte definir-la,
col-lectivament, i seguir-ne les instruccions fins on et portin. L'afectivitat és un procés” i no pas un
invent de la mare naturalesa que ens ha arribat per seleccidé natural, immutable des de I'época dels
dinosaures.

Segurament I'aportacié del Christlieb a la comprensié de I'afectivitat va més enlla de les possibles
polémiques sobre el manteniment dels dualismes tradicionals (individual-col-lectiu, veritable-fals,
racional-irracional, realitat-ficcid, persona-societat, llenguatge-afecte...). Pablo Fernandez Christlieb
parla des d’aquests dualismes (el que se sent no es pot dir i el que es diu no és el que se sent, una
cosa és parlar de I'amor i I'altra la practica de I'amor, p. 19) perqué vivim en ells, perd conclou,
inevitablement, que la frontera entre un canté del dualisme i I'altre no fa sin6 remarcar la necessitat de
I'altra banda per a determinar-ne la forma final. Aixi, llenguatge i afecte es construeixen matuament
igual que ho fan persona i societat, els limits de I'un sén els limits de I'altre, i qualsevol desplagcament
en aquesta frontera és una modificacié de les caracteristiques d’ambdds extrems. | és que cada una
d’aquestes dualitats son formes, formes que necessiten l'una ser sempre fons de l'altra, per a poder-
les distingir, és clar, pero també per a mostrar-nos que no sén en el fons sind una sola cosa.

A partir d’aquest punt, sorgeix la possibilitat de definir el “poder” com un sentiment, el primer
sentiment de tots, el que apareix fins i tot abans de sentir. El poder és I'activitat de posar els limits, de
definir per tant la realitat, de determinar-ne la forma. Per aix0 el poder costa tant de definir, és

2 Gil, A. (1999), Aproximacion a una teoria de la afectividad, tesi doctoral, Barcelona: Universitat
Autonoma de Barcelona.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Resenfas: Christlieb, 2000
Joel Feliu y Adriana Gil

indescriptible perqué és un afecte (tot i que aqui hauriem de tenir en compte les consideracions
d’Adriana Gil® sobre els efectes de poder que comporta considerar els afectes inefables).

El poder ens remet directament a la psicologia ja que aquesta és darrerament la ciéncia preferida pel
poder i del seu fill, el control social, i potser alguna intuicié d'aixd en deuen tenir els milers
d’estudiants que es matriculen any rere any a cada una de les universitats catalanes, sense importar-
los I'evident manca de futur laboral per a la majoria. La psicologia, constructora d’individus moderns,
ha estat acusada, amb rad, de no posar prou atencid a I'etica de la seva produccié de coneixement,
per no dir de la seva aplicacié. Entre altres raons, per la total desatenci6 de I'estética; al cap i a la fi,
I'ética és una estética, com ens recorden els subjectes de la psicologia social que troben més bones
les persones més atractives i els filosofs que anuncien I'imperatiu étic de la felicitat, la qual no és altra
cosa que una experiencia afectiva (p. 103). Podem concloure, doncs, que l'art és un element
imprescindible per als qui pretenem fer ciéncia social, perd no per a convertir-lo en el nostre objecte
d’estudi sin6 com a producte del nostre estudi. L'estética, per tant, com a estudi de I'obra d’art, pot ser
entesa com la nostra sociologia del coneixement cientific (SSC). Una conclusié que acosta aquest
extra-ordinari treball als autors de la SSC que ja fa temps van comencar a explorar noves formes
d’expressio literaria per a la produccié de coneixement.

Podem assumir 0 no la proposta de I'autor; aixd queda per a la voluntat de cadascu o, més ben dit,
per al que la seva situacid personal li permeti d'assumir. De vegades assumir suposits teorics
incompatibles amb la petici6 de beques per a realitzar recerques “cientifiques” financades és
problematic per a la supervivéncia personal d’'un mateix. Pero en tot cas queda clar que l'autor I'ha
assumida fins al punt que la lectura del llibre es converteix també per al lector en un veritable plaer,
en una experiéncia emocionant, en el sentit que hi ha uns quants moments que proporcionen aquesta
felic experiéncia de la comprensio i el sentit que esmentavem al principi. Malauradament, aquesta
comprensio haura de ser forcosament efimera, perqué, com menciona l'autor a I'epileg del llibre,
titulat per cert “L’esperanca”, la felicitat no es pot experimentar sense la infelicitat, donat que l'una és
la forma de l'altra. En tot cas, i com no podia ser menys, el més important d’aquest llibre-escultura és
la seva forma, la forma de fer psicologia social que avui en dia és tota una aposta i tot un luxe estétic,
una esquerda en la duresa de la realitat que construeixen dia a dia psicolegs i neoliberals diversos.

 Op. cit.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3



	

