
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Fernández Christlieb, Pablo (2000).  La afectividad colectiva. 

México D.F.: Taurus.

Quan el llibre de psicologia és una obra d’art, comprendre i sentir esdevenen el 
mateix

Joel Feliu i Samuel-Lajeunesse i Adriana Gil Juárez
Universitat Autónoma de Barcelona i Universitat Oberta de Catalunya

El  contingut  de  la  realitat  psíquica  és  literatura,  puix  que  és  llenguatge  amb  forma.  Per  tant,  

comprendre’l no ve donat per les dades que ens proporciona sinó per la seva forma, pels termes 

utilitzats, la sintaxi, la manera de parlar o pensar, per la trama... La comprensió és el moment en què 

el pensament i el sentiment tenen la mateixa forma i per tant la persona adquireix la mateixa forma 

que la realitat, és la sensació d’estar complet, la supressió de les ruptures incòmodes i inquietants 

entre un mateix i el món (p. 148)1.

Per tal de mostrar-ho, l’autor del llibre opta per escriure una obra d’art.  Malauradament com que 

l’experiència estètica ha de ser al més completa possible, ja que tendeix a la recerca d’un efecte de 

transformació global de l’espectador, per a comprendre bé aquesta obra caldria també sentir la veu 

d’en Pablo llegint en veu alta el que ha escrit en silenci, com es fa de vegades en la literatura “de  

ficció”,  però  mai  en  la  literatura  científica.  És  curiós  com la  veu  és  present  en  la  sensació  de  

comprensió. Sentir en Pablo explicar-nos o llegir-nos un fragment del seu llibre, com va fer al 1er 

Congrés de Doctorands/es en Psicologia Social que va tenir lloc a Barcelona en el mateix moment en 

què apareixia el llibre a Mèxic, no és el mateix que llegir-lo. I encara, els que hem tingut la sort de 

sentir-lo podem rememorar la seva veu, les seves pauses, els seus èmfasis, el seu accent i podem 

convertir  l’experiència  de  llegir  en  una  experiència  multimèdia.  Però  ens  podem  preguntar  què 

s’entendria del llibre sense aquest recurs. No cal ni dir que no és que calgui conèixer personalment 

l’autor per a comprendre un llibre, però sí quan aquest llibre és una obra d’art. Un no es pot treure 

fàcilment de sobre la sensació que la comprensió està vinculada al coneixement de l’autor i que, si  

no, l’experiència és incompleta, perquè el sentit que genera de cop el seu discurs no s’esgota en 

l’objecte  “llibre”,  ni  tan  sols  en  les  diferents  lectures  que  se’n  poden  fer,  l’experiència  és  una 

experiència  afectiva,  que  juga,  qüestiona,  reforça,  recrea  i  trastoca  la  pròpia  afectivitat,  és  una 

experiència afectiva. Però tot i això val la pena llegir-lo. I tant.

Val la pena perquè, per a les persones poc amigues dels essencialismes, sentir que una forma és una 

modalitat  de  comprensió  com qualsevol  altra  i  que,  per  tant,  els  sentiments  ni  estan  lliures  de 

1 Les referències a pàgines que no mencionen de quin llibre es tracta són sempre del llibre revisat.

1



Reseñas: Christlieb, 2000
Joel Feliu y Adriana Gil

prejudicis ni són formes genuïnes de l’expressió humana ni sorgeixen desvinculats del món en què 

habiten, és una experiència francament gratificant, i massa sovint ho oblidem. Qualsevol que mostri 

que la realitat és un procés en construcció ens proporciona sempre una certa satisfacció personal i  

col·lectiva, però quan es tracta del terreny emocional, o millor dit afectiu, per a continuar parlant amb 

vocabulari col·lectivista, encara més, perquè és un terreny que solem deixar de banda sovint, quan de 

fet  també es tracta  d’un procés en construcció,  és  eminentment  social.  I  tot  i  que l’autor  no és 

construccionista del tot ja que un cert realisme l’ocupa de tant en tant, sempre és una experiència 

estètica, sentir un acord, sentir la semblança i l’harmonia en els arguments, sentir en definitiva la 

complicitat entre els raonaments...

Cultura, societat, ciutat, situació i afectes són sinònims, perquè són formes (p.14). Formes els límits 

de  les  quals  es  poden  precisar  fàcilment.  Però  no  pensant-los  sinó  sentint-los.  Segurament  els 

afectes serien una cosa molt més clara si no n’haguéssim decidit el contrari. Sentir és tan fàcil com 

parlar, tanmateix, mentre que quan parlem ens fa la impressió que ens entenem, quan sentim ens 

agrada jugar a sentir-nos confusos, a negar que l’afecte pugui ser també un espai de comprensió. 

Però no es tracta només d’això, ja que si hem arribat a entendre que la parla és més un espai de 

construcció de realitat que no pas de comunicació, aleshores no hauria de ser tan difícil entendre que 

l’afecte tampoc no és cap espai d’expressió de suposats processos interns de l’individu, sinó que els 

sentiments són també moments i  espais de construcció col·lectiva de realitat.  Així,  de la mateixa 

manera que som habitants de cultures, societats, ciutats i situacions diverses, també som habitants 

dels nostres sentiments. Aquests no sorgeixen del nostre interior sinó que ens envolten, formen part 

de la realitat en què vivim, la que hem inventat entre tots, i hi entrem a dins com qui obre una porta i  

entra en una cambra qualsevol. Sortir-ne, però, no és tan difícil sempre que entenguem que cal sortir  

per una altra porta i no per la mateixa per la qual un ha entrat, que per cert ja no existeix. Ser habitant  

d’un sentiment és com ser-ho d’una situació, una vegada a dins no hi ha res a fer excepte definir-la,  

col·lectivament, i seguir-ne les instruccions fins on et portin. L’afectivitat és un procés2 i no pas un 

invent de la mare naturalesa que ens ha arribat per selecció natural, immutable des de l’època dels 

dinosaures.

Segurament l’aportació del Christlieb a la comprensió de l’afectivitat va més enllà de les possibles 

polèmiques  sobre  el  manteniment  dels  dualismes  tradicionals  (individual-col·lectiu,  veritable-fals, 

racional-irracional,  realitat-ficció,  persona-societat,  llenguatge-afecte...).  Pablo Fernández Christlieb 

parla des d’aquests dualismes (el que se sent no es pot dir i el que es diu no és el que se sent, una 

cosa és parlar de l’amor i  l’altra la pràctica de l’amor, p. 19) perquè vivim en ells,  però conclou,  

inevitablement, que la frontera entre un cantó del dualisme i l’altre no fa sinó remarcar la necessitat de 

l’altra banda per a determinar-ne la forma final. Així, llenguatge i afecte es construeixen mútuament 

igual que ho fan persona i societat, els límits de l’un són els límits de l’altre, i qualsevol desplaçament 

en aquesta frontera és una modificació de les característiques d’ambdós extrems. I és que cada una 

d’aquestes dualitats són formes, formes que necessiten l’una ser sempre fons de l’altra, per a poder-

les distingir, és clar, però també per a mostrar-nos que no són en el fons sinó una sola cosa.

A  partir  d’aquest  punt,  sorgeix  la  possibilitat  de  definir  el  “poder”  com  un  sentiment,  el  primer 

sentiment de tots, el que apareix fins i tot abans de sentir. El poder és l’activitat de posar els límits, de 

definir  per  tant  la  realitat,  de determinar-ne la  forma.  Per  això el  poder  costa tant  de definir,  és 

2 Gil,  A.  (1999),  Aproximación a una teoría de la afectividad, tesi  doctoral,  Barcelona: Universitat 
Autònoma de Barcelona.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Reseñas: Christlieb, 2000
Joel Feliu y Adriana Gil

indescriptible perquè és un afecte (tot  i  que aquí hauríem de tenir  en compte les consideracions 

d’Adriana Gil3 sobre els efectes de poder que comporta considerar els afectes inefables).

El poder ens remet directament a la psicologia ja que aquesta és darrerament la ciència preferida pel 

poder  i  del  seu  fill,  el  control  social,  i  potser  alguna  intuïció  d’això  en  deuen  tenir  els  milers 

d’estudiants que es matriculen any rere any a cada una de les universitats catalanes, sense importar-

los l’evident manca de futur laboral per a la majoria. La psicologia, constructora d’individus moderns, 

ha estat acusada, amb raó, de no posar prou atenció a l’ètica de la seva producció de coneixement, 

per no dir de la seva aplicació. Entre altres raons, per la total desatenció de l’estètica; al cap i a la fi,  

l’ètica és una estètica, com ens recorden els subjectes de la psicologia social que troben més bones 

les persones més atractives i els filòsofs que anuncien l’imperatiu ètic de la felicitat, la qual no és altra 

cosa  que  una  experiència  afectiva  (p.  103).  Podem  concloure,  doncs,  que  l’art  és  un  element 

imprescindible per als qui pretenem fer ciència social, però no per a convertir-lo en el nostre objecte 

d’estudi sinó com a producte del nostre estudi. L’estètica, per tant, com a estudi de l’obra d’art, pot ser 

entesa com la nostra sociologia del coneixement científic (SSC). Una conclusió que acosta aquest 

extra-ordinari treball als autors de la SSC que ja fa temps van començar a explorar noves formes 

d’expressió literària per a la producció de coneixement.

Podem assumir o no la proposta de l’autor; això queda per a la voluntat de cadascú o, més ben dit,  

per  al  que  la  seva  situació  personal  li  permeti  d’assumir.  De  vegades  assumir  supòsits  teòrics 

incompatibles  amb  la  petició  de  beques  per  a  realitzar  recerques  “científiques”  finançades  és 

problemàtic per a la supervivència personal d’un mateix. Però en tot cas queda clar que l’autor l’ha 

assumida fins al punt que la lectura del llibre es converteix també per al lector en un veritable plaer,  

en una experiència emocionant, en el sentit que hi ha uns quants moments que proporcionen aquesta 

feliç experiència de la comprensió i el sentit que esmentàvem al principi. Malauradament, aquesta 

comprensió haurà de ser forçosament efímera, perquè, com menciona l’autor a l’epíleg del llibre, 

titulat per cert “L’esperança”, la felicitat no es pot experimentar sense la infelicitat, donat que l’una és 

la forma de l’altra. En tot cas, i com no podia ser menys, el més important d’aquest llibre-escultura és  

la seva forma, la forma de fer psicologia social que avui en dia és tota una aposta i tot un luxe estètic,  

una esquerda en la duresa de la realitat que construeixen dia a dia psicòlegs i neoliberals diversos.

3 Op. cit.

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3


	

