Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

ELDESEO
i # Larrauri, Maite /| Max (2001). El deseo segtn Gilles Deleuze.

> W Valencia: Tandem.

~SfErd

Aleix Causa
Doctorado en Psicologia Social. Universitat Autbhoma de Barcelona

Cuando nos encontramos ante un cuadro, ya sea en una galeria de arte o en casa de unos amigos,
se abre la posibilidad de ir mas all4, de encontrar nuevas relaciones, enlaces que dibujan un mundo
diferente al que nos tenemos acostumbrados. El arte crea distribuciones y colores que llevan al
cuerpo percepciones y emociones hasta ese momento desconocidas. Lo mismo sucede con la
musica, nos lleva mas alla por medio de ritmos, melodias y tonos que desencadenan toda una serie
de movimientos, fluctuaciones y bailes. Tanto la masica como el arte crean conexiones, enlaces que
al experienciarse permiten el salirse de un@ mism@.

De esta forma es como los autores del libro van llevandonos hacia Deleuze, como si estuviéramos
delante de un cuadro o de una melodia. Pues para él, la filosofia es algo que crea, como la pintura y
la masica; empapa de conceptos que traen nuevos mundos y nos permite una expansion hacia
nuevos encuentros. Y tal como sucede en la musica y la pintura, en la filosofia no hace falta ser un
experto para dejarse llevar, para contagiarse por los conceptos: 0 conectas 0 no conectas, asi de
simple. Asi, este es un libro dirigido a las personas que desean experimentar.

Siguiendo este trazo es como empezamos a llegar a Deleuze, buscando entre la vida, pues como los
autores del libro nos comentan siguiendo a Nietzsche, podriamos considerar su filosofia como
vitalista; “como aquellos que aman la vida no porque estdn acostumbrados a vivir, sino porque estan
acostumbrados a amar”. Estar acostumbrado a vivir nos remite a querer lo ya vivido, a la repeticion, a
una vida ya conocida que no discurre por la sorpresa. Sin embargo, amar la vida ya que se esta
acostumbrado a amar nos remite a la conexion, al cambio, a la unién con mundos. La vida, como una
corriente, que empuja y te lleva entre diferentes lugares. Asi vivida, la vida no esté aprisionada, ni por
miedos ni perezas, se mueve por deseos, alegrias, curiosidades que la desplazan, la diluyen y la
desbordan hacia nuevos lugares. Y como una corriente, nutre e inunda desde el mismo movimiento.

La vida asi vivida choca con nuestro lenguaje, un cédigo que la aprisiona en sujetos y predicados. La
vida sujetada por el ser queda reducida al juego de cambios que este ser y su predicacién ofrecen.
Atada a la l6gica del ser, la vida se pliega dentro de sujet@s y universales: nifios, montafias,
cristianos, mujeres, gatos, occidentales... El lenguaje del ser nos lleva a concebir el movimiento como
el paso de un estado a otro, focalizandose en los dos extremos, atando el discurrir de la vida en el
lugar de partida y en el lugar de finalizacién. Sin embargo, y como los autores del libro nos comentan
siguiendo a Deleuze, “La vida es lo que esta entre, entre los seres humanos, las plantas y los




Resefia: Larrauri, 2001
Aleix Causa

animales, existi6 sin sujetos desde hace millones de afios [...]". La vida desencadena. Asi pues, la
l6gica de la vida no es la del ser, sino la de lo que pasa, una logica del devenir, del cambio, del
contagio, que a su paso nos compone.

Cuando decimos que un nifio deviene adulto, rapidamente situamos al “nifio” y al “adulto” en dos
polos y dejamos al devenir en el movimiento que los uniria. Volvemos a centrarnos en sujetos,
sabiendo sobre nifios y adultos, pero no sobre el movimiento por el cual se pasa de nifio a adulto. La
vida se escapa por el medio. Bajo el ser, dibujamos la vida a puntos, con contornos fijos y
discontinuamente. La vida como Deleuze propone experimentarla seria aquella en donde el nifio
adultea, en donde el predicado pasa a ser el sujeto: el devenir adulto del nifio.

El cambio consiste en pensar la vida mediante una l6gica del devenir, situandonos en el “dejar hacer”,
en el contagio, donde la relacién permite el surgimiento de la novedad, acciones que ni empiezan ni
finalizan sino que se van fusionando, sumando, enlazando en el mismo plano: ...y de aqui me fui a alli
y alli esto y luego lo otro y... ¢Y lo otro? jLo otro no esté bien hacerlo!.

Otro elemento que no permite que la vida discurra es el juicio moral. Mediante el juicio trascendente,
ya sea Dios o la constitucion o el misticismo, establecemos lo que esta bien o esta mal. El bien marca
los patrones de la vida que un@ deberia llevar. Dice cdmo debe ser vivida esta vida, la que se
predica como la buena. Todo ello se sustenta mediante la trascendencia, creando asi una realidad
superior que permite el juicio de la vida desde el exterior. El ser trascendente organiza la vida, el
cuerpo, los arboles, los cielos... atando a unos y a otros al ser bueno o malo.

Ya no es cuestion de preguntarse ¢en qué me estoy convirtiendo?, ¢quién soy? Volviendo a
aprisionar la vida, la experimentacidon dentro de esos universales que nos ofrece el lenguaje del ser
para identificar. Y valorados éstos desde el juicio trascendente que dice lo que esta bien y mal para
tod@s. La vida asi vivida aprisiona los cuerpos, los recuerdos, los deseos en identidades atrapadas
por lo que dicen que son, por lo que se permiten vivir, por miedo a recordar, por lo que aceptan
desear. jPensar en particulares! Un mundo lleno de particulares en donde cada cual se define por los
afectos de que es capaz, por aquello que hace y no por aquello que su esencia dictamina que puede
hacer y ser.

Como recuerdan los autores, Deleuze propondria: no la caida-sin-fin que supone pensar la vida sin
juicio sino que mas bien “Se trata de liberar la vida y de no abandonar el juicio”. Un juicio inmanente a
la vida que establece lo que conviene a cada patrticular, que lo hace amar, desear, odiar, crecer...,
orientando en el devenir la experimentacion, los encuentros con aquello que le conviene y le hace
expandirse.

La vida asi vivida empuja a desear. Pero como los autores del libro nos dicen siguiendo a Deleuze, no
se trata de un deseo que se define por el movimiento hacia algo que no se tiene, consiguiendo la
satisfaccion cuando se posee esa carencia, ese objeto. Asi estableciendo una vinculacion del deseo
con la falta, con el objeto. Y como, al mismo tiempo, concebimos que hay objetos buenos y objetos
malos, juzgaremos el deseo a partir de la naturaleza del objeto, dandole a éste un carécter
trascendente al deseo y a la vida.

El desafio consiste en pensar el deseo como una producciéon, como el disponer un conjunto de
relaciones que dan forma a nuevos mundos. Porque “con mundos es con lo que siempre hacemos el
amor”. Conjuntos de elementos enlazados por cuerpos deseantes, siendo asi el propio sujeto del
deseo quien dispone aquellas relaciones, quien conecta los elementos, quien los distribuye unos al

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Resefia: Larrauri, 2001
Aleix Causa

lado de otros. El deseo como algo no espontdneo, como un resultado. De ahi la dificultad para
desear, ya que esta implica la construccion del mismo. Asi el deseo seria el objetivo del desear, sin
necesidad de recurrir a un juicio trascendente. El devenir es un proceso de deseo, una composicion
entre elementos que se encuentran.

Encuentros como el que los autores del libro proporcionan al llevar al lector por donde discurre
Deleuze. Siempre moviéndose en medio, como la hierba, entre arboles, carreteras, rios, ciudades...
Llevando siempre a la conexion, siguiendo el movimiento horizontal del y... y... y, sumando
experiencias, fusionando cuerpos. Deleuze no se agota, sale de sus libros y al mismo tiempo sigue
permaneciendo en ellos, porque siempre busca la conexion, el encuentro con nuevas ampliaciones
del territorio. De tal modo reta a vivir, a experimentar, a hacer rizoma. Vivir la vida rizomaticamente,
como una multiplicidad que va cambiando a medida que va estableciendo conexiones. Porque el
rizoma “[...] invade con su color, con sus formas, con su perfume, que va cambiando y fusiondndose
con los colores, formas y perfumes de lo invadido”. No consiste ni en echar raices en nuestra
identidad ni en encerrar una potencia, un territorio dentro de un terreno vallado. Se trata de
expandirse, de ampliar el territorio mediante devenires, de experimentar otros caminos.

(Max, 2000)

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3



	

