
Athenea Digital - num. 1 primavera 2002-

Larrauri, Maite / Max (2001). El deseo según Gilles Deleuze. 

Valencia: Tandem.

Aleix Causa
Doctorado en Psicología Social. Universitat Autònoma de Barcelona

Cuando nos encontramos ante un cuadro, ya sea en una galería de arte o en casa de unos amigos,  

se abre la posibilidad de ir mas allá, de encontrar nuevas relaciones, enlaces que dibujan un mundo 

diferente al  que nos tenemos acostumbrados.  El  arte  crea distribuciones y  colores que llevan al 

cuerpo  percepciones  y  emociones  hasta  ese  momento  desconocidas.  Lo  mismo  sucede  con  la 

música, nos lleva mas allá por medio de ritmos, melodías y tonos que desencadenan toda una serie 

de movimientos, fluctuaciones y bailes. Tanto la música como el arte crean conexiones, enlaces que 

al experienciarse permiten el salirse de un@ mism@. 

De esta forma es como los autores del libro van llevándonos hacia Deleuze, como si estuviéramos 

delante de un cuadro o de una melodía. Pues para él, la filosofía es algo que crea, como la pintura y  

la  música;  empapa de conceptos que traen nuevos mundos y nos permite una expansión hacia 

nuevos encuentros. Y tal como sucede en la música y la pintura, en la filosofía no hace falta ser un 

experto para dejarse llevar, para contagiarse por los conceptos: o conectas o no conectas, así de 

simple. Así, este es un libro dirigido a las personas que desean experimentar.

Siguiendo este trazo es como empezamos a llegar a Deleuze, buscando entre la vida, pues como los 

autores  del  libro  nos  comentan  siguiendo  a  Nietzsche,  podríamos  considerar  su  filosofía  como 

vitalista; “como aquellos que aman la vida no porque están acostumbrados a vivir, sino porque están 

acostumbrados a amar”. Estar acostumbrado a vivir nos remite a querer lo ya vivido, a la repetición, a  

una vida ya conocida que no discurre por la sorpresa. Sin embargo, amar la vida ya que se está 

acostumbrado a amar nos remite a la conexión, al cambio, a la unión con mundos. La vida, como una 

corriente, que empuja y te lleva entre diferentes lugares. Así vivida, la vida no está aprisionada, ni por  

miedos ni perezas, se mueve por deseos, alegrías, curiosidades que la desplazan, la diluyen y la 

desbordan hacia nuevos lugares. Y como una corriente, nutre e inunda desde el mismo movimiento. 

La vida así vivida choca con nuestro lenguaje, un código que la aprisiona en sujetos y predicados. La 

vida sujetada por el ser queda reducida al juego de cambios que este ser y su predicación ofrecen. 

Atada  a  la  lógica  del  ser,  la  vida  se  pliega  dentro  de  sujet@s y  universales:  niños,  montañas, 

cristianos, mujeres, gatos, occidentales... El lenguaje del ser nos lleva a concebir el movimiento como 

el paso de un estado a otro, focalizándose en los dos extremos, atando el discurrir de la vida en el 

lugar de partida y en el lugar de finalización. Sin embargo, y como los autores del libro nos comentan 

siguiendo a Deleuze,  “La vida es lo  que está  entre,  entre  los  seres humanos,  las  plantas y  los 

1



Reseña: Larrauri, 2001
Aleix Causa

animales, existió sin sujetos desde hace millones de años [...]”. La vida desencadena. Así pues, la 

lógica de la vida no es la del ser, sino la de lo que pasa, una lógica del devenir, del cambio, del 

contagio, que a su paso nos compone. 

Cuando decimos que un niño deviene adulto, rápidamente situamos al “niño” y al “adulto” en dos 

polos  y  dejamos al  devenir  en el  movimiento  que los  uniría.  Volvemos a  centrarnos en sujetos, 

sabiendo sobre niños y adultos, pero no sobre el movimiento por el cual se pasa de niño a adulto. La  

vida  se  escapa  por  el  medio.  Bajo  el  ser,  dibujamos  la  vida  a  puntos,  con  contornos  fijos  y 

discontinuamente.  La vida como Deleuze propone experimentarla sería aquella en donde el  niño 

adultea, en donde el predicado pasa a ser el sujeto: el devenir adulto del niño. 

El cambio consiste en pensar la vida mediante una lógica del devenir, situándonos en el “dejar hacer”, 

en el contagio, donde la relación permite el surgimiento de la novedad, acciones que ni empiezan ni  

finalizan sino que se van fusionando, sumando, enlazando en el mismo plano: ...y de aquí me fui a allí 

y allí esto y luego lo otro y...  ¿Y lo otro? ¡Lo otro no está bien hacerlo!. 

Otro elemento que no permite que la vida discurra es el juicio moral. Mediante el juicio trascendente, 

ya sea Dios o la constitución o el misticismo, establecemos lo que está bien o está mal. El bien marca 

los patrones de la vida que un@ debería llevar.  Dice cómo debe ser vivida esta vida, la que se 

predica como la buena. Todo ello se sustenta mediante la trascendencia, creando así una realidad 

superior que permite el juicio de la vida desde el exterior. El ser trascendente organiza la vida, el 

cuerpo, los árboles, los cielos... atando a unos y a otros al ser bueno o malo. 

Ya  no  es  cuestión  de  preguntarse  ¿en  qué  me  estoy  convirtiendo?,  ¿quién  soy?  Volviendo  a 

aprisionar la vida, la experimentación dentro de esos universales que nos ofrece el lenguaje del ser 

para identificar. Y valorados éstos desde el juicio trascendente que dice lo que está bien y mal para 

tod@s. La vida así vivida aprisiona los cuerpos, los recuerdos, los deseos en identidades atrapadas 

por lo que dicen que son, por lo que se permiten vivir, por miedo a recordar, por lo que aceptan 

desear. ¡Pensar en particulares! Un mundo lleno de particulares en donde cada cual se define por los 

afectos de que es capaz, por aquello que hace y no por aquello que su esencia dictamina que puede 

hacer y ser.

Como recuerdan los autores, Deleuze propondría: no la caída-sin-fin que supone pensar la vida sin 

juicio sino que más bien “Se trata de liberar la vida y de no abandonar el juicio”. Un juicio inmanente a 

la vida que establece lo que conviene a cada particular, que lo hace amar, desear, odiar, crecer..., 

orientando en el devenir la experimentación, los encuentros con aquello que le conviene y le hace 

expandirse.

La vida así vivida empuja a desear. Pero como los autores del libro nos dicen siguiendo a Deleuze, no 

se trata de un deseo que se define por el movimiento hacia algo que no se tiene, consiguiendo la  

satisfacción cuando se posee esa carencia, ese objeto. Así estableciendo una vinculación del deseo 

con la falta, con el objeto. Y como, al mismo tiempo, concebimos que hay objetos buenos y objetos  

malos,  juzgaremos  el  deseo  a  partir  de  la  naturaleza  del  objeto,  dándole  a  éste  un  carácter 

trascendente al deseo y a la vida. 

El  desafío  consiste en pensar  el  deseo como una producción,  como el  disponer  un conjunto de 

relaciones que dan forma a nuevos mundos. Porque “con mundos es con lo que siempre hacemos el 

amor”. Conjuntos de elementos enlazados por cuerpos deseantes, siendo así el propio sujeto del 

deseo quien dispone aquellas relaciones, quien conecta los elementos, quien los distribuye unos al 

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 2



Reseña: Larrauri, 2001
Aleix Causa

lado de otros.  El  deseo como algo no espontáneo,  como un resultado.  De ahí  la  dificultad para 

desear, ya que esta implica la construcción del mismo. Así el deseo sería el objetivo del desear, sin 

necesidad de recurrir a un juicio trascendente. El devenir es un proceso de deseo, una composición 

entre elementos que se encuentran. 

Encuentros como el  que los autores del  libro proporcionan al  llevar  al  lector  por  donde discurre 

Deleuze. Siempre moviéndose en medio, como la hierba, entre árboles, carreteras, ríos, ciudades... 

Llevando  siempre  a  la  conexión,  siguiendo  el  movimiento  horizontal  del  y...  y...  y,  sumando 

experiencias, fusionando cuerpos. Deleuze no se agota, sale de sus libros y al mismo tiempo sigue 

permaneciendo en ellos, porque siempre busca la conexión, el encuentro con nuevas ampliaciones 

del territorio. De tal modo reta a vivir, a experimentar, a hacer rizoma. Vivir la vida rizomáticamente, 

como una multiplicidad que va cambiando a medida que va estableciendo conexiones. Porque el 

rizoma “[...] invade con su color, con sus formas, con su perfume, que va cambiando y fusionándose 

con  los  colores,  formas  y  perfumes de  lo  invadido”.  No  consiste  ni  en  echar  raíces  en  nuestra 

identidad  ni  en  encerrar  una  potencia,  un  territorio  dentro  de  un  terreno  vallado.  Se  trata  de 

expandirse, de ampliar el territorio mediante devenires, de experimentar otros caminos.

(Max, 2000)

Athenea Digital - num. 1 primavera 2002- 3


	

